Jurnal Pengabdian Masyarakat (JPM) Terekam Jejak, Copyright © 2025
Vol. 2, Num. 3, 2025 (Special Edition)

https:/ /jpm.terekamijejak.com/index.php/home/index

Author: Agus Setiawan

Demokrasi: Analisis Hubungan Antara
Ideologi dan Sistem Politik

ABSTRACT

Democracy as a political system cannot be separated from the ideology that underlies it, as both
elements influence each other in shaping the structure of power and mechanisms of decision-
making. Ideology provides the moral foundation, normative principles, and direction that guide
how democracy functions within the state. Meanwhile, democracy becomes the practical
manifestation of these ideological values in governance and political participation.
Understanding the relationship between ideology and political systems is crucial amidst
globalization, social transformation, and the rise of populism, which increasingly challenge
democratic stability. Dahl (1998) argues that democracy cannot exist without ideological
commitments to freedom, equality, and participation. Held (2006) similarly emphasizes that
ideological development fundamentally shapes the form and direction of democratic systems.
This article analyzes the theoretical and empirical relationship between ideology and
democracy to understand how ideological orientations influence contemporary democratic
practices.

Keywords: Democracy, ideology, political system, modern state

ABSTRAK

Demokrasi sebagai sebuah sistem politik tidak dapat dipisahkan dari ideologi yang
melandasinya karena keduanya saling memengaruhi dalam pembentukan struktur kekuasaan
dan mekanisme pengambilan keputusan. Ideologi memberikan dasar nilai, prinsip moral, dan
orientasi politik yang menjadi pijakan bagi berjalannya sistem demokrasi. Sementara itu,
demokrasi sebagai sistem politik merupakan manifestasi praktis dari nilai-nilai tersebut dalam
penyelenggaraan negara. Hubungan antara ideologi dan sistem politik semakin penting
dipahami karena perkembangan globalisasi, perubahan sosial, serta kemunculan arus
populisme yang sering kali memengaruhi stabilitas demokrasi. Dahl (1998) menekankan
bahwa demokrasi tidak dapat berdiri tanpa nilai-nilai ideologis yang mendukung partisipasi,
kebebasan, dan kesetaraan. Held (2006) juga menegaskan bahwa dinamika ideologi politik
berperan dalam merumuskan karakter demokrasi suatu negara. Artikel ini bertujuan
menganalisis hubungan mendasar antara ideologi dan sistem politik demokrasi dengan
menggunakan pendekatan teoritis dan empiris untuk memahami bagaimana nilai-nilai
ideologis membentuk praktik demokrasi kontemporer.

Kata kunci: Demokrasi, ideologi, sistem politik, negara modern


https://jpm.terekamjejak.com/index.php/home/index

PENDAHULUAN

Demokrasi merupakan salah satu sistem politik yang paling berpengaruh
dalam kehidupan politik modern. Prinsip-prinsip kebebasan, kesetaraan, dan
partisipasi menjadi fondasi utama dalam penyelenggaraan negara demokratis.
Namun demikian, demokrasi tidak dapat dipahami semata-mata sebagai
mekanisme prosedural, melainkan harus dipandang sebagai sistem yang berakar
pada ideologi tertentu. Ideologi berfungsi sebagai seperangkat nilai dan
keyakinan normatif yang memberikan arah bagi praktik politik dalam
masyarakat. Oleh karena itu, hubungan antara ideologi dan demokrasi bersifat
saling melengkapi, karena ideologi menentukan orientasi politik yang
memengaruhi cara demokrasi dijalankan pada tingkat institusional maupun

kultural.

Dalam konteks politik kontemporer, kajian mengenai hubungan ideologi
dan demokrasi menjadi semakin relevan. Dinamika politik global menunjukkan
adanya pertarungan ideologis yang berimplikasi langsung terhadap stabilitas dan
kualitas demokrasi. Perbedaan ideologi tidak hanya memengaruhi perilaku elite
politik, tetapi juga membentuk budaya politik masyarakat serta arah kebijakan
publik. Dengan demikian, demokrasi tidak dapat dipandang sebagai sistem yang
netral terhadap ideologi, melainkan selalu berada dalam kerangka nilai tertentu

yang hidup dan berkembang dalam masyarakat.

Perkembangan demokrasi modern juga sangat dipengaruhi oleh kondisi
sosial, ekonomi, dan budaya suatu negara. Faktor-faktor tersebut sering kali
mencerminkan orientasi ideologis yang dianut oleh masyarakat. Budaya politik
suatu bangsa tidak dapat dilepaskan dari ideologi yang berkembang, karena
ideologi membentuk sikap politik warga negara serta relasi antara masyarakat
dan negara. Dalam kondisi tertentu, perbedaan dan konflik ideologis dapat
memengaruhi stabilitas demokrasi apabila tidak dikelola secara inklusif dan

demokratis.

Kualitas demokrasi tidak hanya ditentukan oleh keberadaan institusi
formal, tetapi juga oleh sejauh mana nilai-nilai ideologis diinternalisasi dalam

kehidupan politik. Demokrasi dapat berjalan secara substantif apabila ideologi



yang mendasarinya mendukung partisipasi, deliberasi, dan perlindungan hak-
hak warga negara. Sebaliknya, distorsi pemahaman ideologi dapat mendorong
kemunduran demokrasi atau democratic backsliding. Oleh karena itu, analisis
hubungan antara ideologi dan sistem politik menjadi penting untuk memahami

tantangan demokrasi masa kini.

Fenomena populisme turut memperkuat urgensi kajian ini. Populisme
kerap menggunakan simbol dan retorika ideologis untuk memperoleh dukungan
politik, tetapi dalam praktiknya justru melemahkan institusi demokrasi.
Populisme sering memanfaatkan isu identitas secara provokatif sehingga
memicu polarisasi politik dan sosial. Kondisi ini menunjukkan bahwa hubungan
antara ideologi dan demokrasi tidak selalu bersifat konstruktif, melainkan juga
berpotensi menimbulkan dampak negatif apabila ideologi digunakan secara

manipulatif.

Globalisasi juga berpengaruh signifikan terhadap perkembangan ideologi
dan demokrasi. Di satu sisi, globalisasi membuka ruang pertukaran nilai-nilai
demokrasi lintas negara. Di sisi lain, globalisasi memunculkan benturan ideologi
yang dapat mengganggu stabilitas politik domestik. Kompetisi nilai dan ideologi
global menuntut negara demokratis untuk mampu mengelola perbedaan secara

bijaksana tanpa kehilangan identitas ideologisnya.

Dalam konteks Indonesia, demokrasi berkembang seiring dengan
dinamika ideologi nasional, terutama Pancasila sebagai dasar negara. Pancasila
memberikan arah normatif bagi praktik demokrasi Indonesia dalam menjaga
keberagaman dan persatuan. Namun, tantangan seperti radikalisme, politik
identitas, dan disinformasi menunjukkan pentingnya penguatan pemahaman

ideologi nasional agar demokrasi tetap berjalan secara sehat (Afandi, 2020).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan

normatif dan empiris. Pendekatan normatif dilakukan melalui kajian terhadap



teori-teori politik klasik dan kontemporer yang membahas hubungan antara
ideologi dan demokrasi, seperti pemikiran Dahl (1998). Pendekatan ini
bertujuan merumuskan landasan konseptual dan prinsip dasar yang
menghubungkan ideologi dengan sistem politik demokrasi. Sementara itu,
pendekatan empiris dilakukan dengan menganalisis berbagai studi kasus
perkembangan demokrasi di sejumlah negara, termasuk Indonesia, yang
dipengaruhi oleh budaya politik, ideologi nasional, serta dinamika sosial dan
ekonomi. Data diperoleh dari jurnal ilmiah, buku akademik, dan laporan

penelitian yang relevan dengan tema demokrasi dan ideologi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Ideologi sebagai Fondasi Normatif dalam Sistem Demokrasi

Ideologi merupakan fondasi normatif yang membentuk cara demokrasi
dijalankan dalam suatu negara. Demokrasi tidak dapat beroperasi tanpa
seperangkat nilai moral yang memberikan landasan bagi kebebasan, kesetaraan,
dan partisipasi politik. Ideologi berfungsi sebagai peta konseptual yang
memberikan arah bagi perilaku politik dan pengambilan keputusan dalam sistem
demokrasi. Sistem politik demokratis pada dasarnya adalah manifestasi praktis
dari nilai-nilai ideologis yang dianut suatu masyarakat. Oleh karena itu,
demokrasi tidak bersifat netral dari ideologi, melainkan selalu dibentuk oleh
orientasi nilai yang hidup dalam masyarakat dan negara. Tanpa dasar ideologis
yang kuat, demokrasi dapat kehilangan arah dan mudah dimanipulasi oleh
kekuatan politik tertentu. Dengan demikian, hubungan antara ideologi dan

demokrasi bersifat fundamental dan tidak dapat dipisahkan satu sama lain.

Perbedaan ideologis juga menciptakan variasi bentuk demokrasi di
berbagai negara. Demokrasi liberal, demokrasi sosial, dan demokrasi
partisipatoris adalah contoh bagaimana ideologi memengaruhi struktur dan
mekanisme politik. Perbedaan konteks ideologis dapat menghasilkan model

demokrasi yang berbeda, baik dalam struktur kelembagaan maupun praktik



politik. Misalnya, negara dengan ideologi liberal akan menekankan kebebasan
individu dan pasar bebas, sementara negara dengan ideologi sosial demokratis
menekankan Kkesejahteraan sosial dan distribusi ekonomi. Variasi ini
menunjukkan bahwa sistem demokrasi bukanlah konsep tunggal, melainkan
dipengaruhi oleh orientasi ideologis yang menyertainya. Oleh karena itu, analisis
hubungan ideologi dan demokrasi sangat penting untuk memahami perbedaan

model pemerintahan di berbagai negara.

Demokrasi sebagai Manifestasi Praktis dari Ideologi Politik

Demokrasi merupakan bentuk implementasi praktis dari ideologi politik
yang berkembang dalam masyarakat. Ideologi memberikan prinsip-prinsip
moral yang mengatur hubungan antara pemerintah dan masyarakat, seperti
prinsip kebebasan, kesetaraan, dan keadilan. Demokrasi efektif hanya dapat
berjalan apabila didukung oleh komitmen ideologis terhadap nilai-nilai
demokratis tersebut. Dalam konteks ini, demokrasi bukan sekadar prosedur
pemilu, tetapi merupakan sistem yang menuntut keterlibatan aktif masyarakat
dalam proses politik. Oleh karena itu, ideologi memainkan peran penting dalam
membentuk cara masyarakat berpartisipasi dalam demokrasi. Tanpa nilai
ideologis yang mendukung partisipasi dan kebebasan, demokrasi mudah

tergelincir menjadi sistem yang hanya formalistik.

Selain itu, sistem politik demokrasi memerlukan legitimasi yang berasal
dari nilai-nilai ideologis. Legitimasi ini penting untuk memastikan bahwa
masyarakat mendukung proses politik dan menerima keputusan negara,
meskipun keputusan tersebut tidak selalu populer. Budaya politik yang didorong
oleh ideologi demokratis akan menghasilkan masyarakat yang lebih aktif dan
mendukung stabilitas sistem. Dengan demikian, keberhasilan demokrasi sangat
bergantung pada sejauh mana nilai-nilai ideologis diinternalisasi oleh
masyarakat. Apabila nilai-nilai tersebut tidak kuat, demokrasi dapat mengalami
krisis legitimasi yang berdampak pada konflik sosial dan ketidakstabilan politik.
Hal ini membuktikan bahwa hubungan antara ideologi dan demokrasi sangat

erat dan saling mendukung.



Tantangan Kontemporer dalam Hubungan Ideologi dan Sistem
Politik Demokrasi

Salah satu tantangan terbesar bagi demokrasi modern adalah bangkitnya
populisme yang sering memanfaatkan ideologi secara manipulatif. Populisme
menampilkan narasi sederhana “rakyat versus elite” yang memicu polarisasi dan
mengancam prinsip demokrasi. Populisme dapat melemahkan demokrasi karena
menolak pluralisme dan mengabaikan mekanisme institusional. Dalam
praktiknya, populisme memanfaatkan sentimen emosional masyarakat untuk
meraih dukungan politik tanpa mengindahkan prinsip ideologis yang
mendukung demokrasi. Fenomena ini menunjukkan bahwa hubungan antara
ideologi dan sistem politik dapat menjadi rapuh apabila nilai-nilai ideologis
disalahgunakan untuk kepentingan politik jangka pendek. Oleh karena itu,
demokrasi perlu dilandasi oleh nilai-nilai ideologis yang kuat agar tidak mudah

dimanipulasi oleh kekuatan populis.

Selain populisme, globalisasi juga memberikan tekanan besar terhadap
hubungan antara ideologi dan demokrasi. Globalisasi mempercepat pertukaran
informasi, tetapi juga membawa benturan nilai antarbudaya yang memengaruhi
stabilitas politik dalam negeri. globalisasi dapat memicu konflik identitas karena
adanya perjumpaan antara ideologi lokal dengan nilai global. Hal ini dapat
berdampak pada konsolidasi demokrasi, terutama di negara-negara yang
memiliki keberagaman ideologi. Oleh karena itu, demokrasi harus mampu
beradaptasi dengan dinamika ideologis global sambil tetap menjaga nilai dasar
yang mendasarinya. Tantangan ini membuat hubungan antara ideologi dan

demokrasi semakin kompleks.

Peran Ideologi dalam Memperkuat Institusi Demokrasi

Institusi demokrasi seperti pemilu, parlemen, dan sistem peradilan
memerlukan nilai-nilai ideologis untuk berfungsi secara efektif. Ideologi

memberikan pedoman moral bagi aktor politik dan institusi negara dalam



mengambil keputusan. Menurut Gerring (1997), ideologi memiliki kekuatan
untuk mengarahkan perilaku elite politik sehingga memastikan institusi
berfungsi sesuai prinsip demokratis. Hal ini menunjukkan bahwa ideologi tidak
hanya memengaruhi masyarakat, tetapi juga memengaruhi cara lembaga negara
bekerja. Tanpa ideologi yang kuat, institusi demokrasi dapat mengalami distorsi

karena kepentingan politik sesaat.

Selain itu, ideologi juga mempengaruhi legitimasi publik terhadap
institusi demokrasi. Legitimasi ini sangat penting untuk memastikan
keberlangsungan demokrasi dalam jangka panjang. Norris (2011) menemukan
bahwa masyarakat yang memiliki orientasi ideologis demokratis cenderung
memiliki tingkat kepercayaan lebih tinggi terhadap institusi publik . Oleh karena
itu, ideologi memainkan peran strategis dalam menjaga stabilitas sistem politik
demokrasi. Dengan demikian, hubungan antara ideologi dan demokrasi tidak
hanya bersifat teoritis, tetapi juga sangat praktis dalam mendukung

keberlanjutan institusi demokrasi.

Ideologi Nasional dan Demokrasi dalam Konteks Indonesia

Dalam konteks Indonesia, hubungan antara ideologi dan demokrasi
sangat terlihat dalam peran Pancasila sebagai dasar negara dan pedoman politik
nasional. Pancasila memberikan nilai-nilai fundamental seperti kemanusiaan,
persatuan, dan keadilan yang menjadi dasar bagi penyelenggaraan demokrasi
Indonesia. Pancasila merupakan ideologi terbuka yang memungkinkan
perkembangan demokrasi tanpa menghilangkan identitas nasional (Lijphart,
1999). Hal ini menunjukkan bahwa ideologi nasional memainkan peran penting
dalam menjaga stabilitas demokrasi di tengah keberagaman sosial dan budaya.
Dengan demikian, Pancasila tidak hanya menjadi simbol nasional, tetapi juga

menjadi fondasi bagi praktik demokrasi Indonesia (Zakaria, 2007).

Perkembangan  demokrasi Indonesia pasca reformasi juga
memperlihatkan bagaimana nilai ideologis dapat memengaruhi kualitas
demokrasi (Przeworski, 2010). Penguatan nilai-nilai Pancasila penting untuk

menjaga demokrasi dari ancaman radikalisme, politik identitas, dan



disinformasi. Tantangan-tantangan ini menunjukkan perlunya integrasi nilai
ideologis dalam sistem politik untuk mencegah distorsi demokrasi (Sen, 1999).
Dengan demikian, ideologi nasional seperti Pancasila memainkan peran penting
dalam menjaga konsistensi dan kualitas sistem demokrasi. Hal ini membuktikan
bahwa hubungan antara ideologi dan demokrasi tetap relevan dalam konteks

politik Indonesia.

KESIMPULAN

Ideologi dan demokrasi memiliki hubungan yang sangat erat karena
ideologi berfungsi sebagai dasar normatif yang membentuk mekanisme kerja
sistem politik demokrasi. Nilai-nilai ideologis memberikan arah bagi praktik
politik, menentukan partisipasi masyarakat, dan mempengaruhi berjalannya
institusi negara. Demokrasi tanpa landasan ideologis yang kuat akan kehilangan
legitimasi dan rentan terhadap manipulasi politik. Tantangan seperti populisme,
globalisasi, dan polarisasi menunjukkan bahwa demokrasi modern memerlukan
fondasi ideologis yang konsisten agar dapat berfungsi dengan baik. Dalam
konteks Indonesia, Pancasila sebagai ideologi nasional berperan penting dalam
mendukung dan menjaga stabilitas demokrasi. Dengan demikian, analisis
hubungan antara ideologi dan sistem politik demokrasi sangat penting untuk
memahami dinamika politik kontemporer dan merumuskan strategi penguatan

demokrasi di masa depan.

DAFTAR PUSTAKA

Afandi, A. (2020). Pancasila dan tantangan demokrasi di Indonesia. Jurnal
Filsafat Indonesia, 3(2), 155-170.

Almond, G. A., & Verba, S. (1963). The civic culture: Political attitudes and

democracy in five nations. Princeton University Press.



Dahl, R. A. (1998). On democracy. Yale University Press.

Fukuyama, F. (2014). Political order and political decay. Farrar, Straus and

Giroux.

Gerring, J. (1997). Ideology: A definitional analysis. Political Research
Quarterly, 50(4), 957-994.

Hasan, Z. (2025). Pancasila dan kewarganegaraan. CV Alinea Edumedia.

Hasan, Z., Pradhana, R. F., Andika, A. P., & Al Jabbar, M. R. D. (2024). Pengaruh
globalisasi terhadap identitas budaya lokal dan Pancasila. JIMA, 2(1), 73—
82.

Hasan, Z., Setiawan, F. R., Syahrezal, S., Putra, M. 1., Devary, A., Satya, F. Y., &
Berlando, M. M. (2025). Relevansi Pancasila sebagai dasar ideologi dan
moral bangsa Indonesia. JMIA, 2(6), 287—-298.

Kaelan. (2013). Pendidikan Pancasila. Paradigma.

Lijphart, A. (1999). Patterns of democracy: Government forms and

performance in thirty-six countries. Yale University Press.

Norris, P. (2011). Democratic deficit: Critical citizens revisited. Cambridge

University Press.

Przeworski, A. (2010). Democracy and the limits of self-government. Cambridge

University Press.
Sen, A. (1999). Development as freedom. Oxford University Press.

Sunstein, C. R. (2018). Republic: Divided democracy in the age of social media.

Princeton University Press.

Zakaria, F. (2007). The future of freedom: Illiberal democracy at home and
abroad. W.W. Norton.



