
1 
 

Jurnal Pengabdian Masyarakat (JPM) Terekam Jejak, Copyright © 2025 

Vol. 2, Num. 3, 2025 (Special Edition) 

https://jpm.terekamjejak.com/index.php/home/index  

Author: Agus Setiawan 

 

Demokrasi: Analisis Hubungan Antara 

Ideologi dan Sistem Politik 

 

 

ABSTRACT 

Democracy as a political system cannot be separated from the ideology that underlies it, as both 

elements influence each other in shaping the structure of power and mechanisms of decision-

making. Ideology provides the moral foundation, normative principles, and direction that guide 

how democracy functions within the state. Meanwhile, democracy becomes the practical 

manifestation of these ideological values in governance and political participation. 

Understanding the relationship between ideology and political systems is crucial amidst 

globalization, social transformation, and the rise of populism, which increasingly challenge 

democratic stability. Dahl (1998) argues that democracy cannot exist without ideological 

commitments to freedom, equality, and participation. Held (2006) similarly emphasizes that 

ideological development fundamentally shapes the form and direction of democratic systems. 

This article analyzes the theoretical and empirical relationship between ideology and 

democracy to understand how ideological orientations influence contemporary democratic 

practices. 

Keywords: Democracy, ideology, political system, modern state 

 

ABSTRAK 

Demokrasi sebagai sebuah sistem politik tidak dapat dipisahkan dari ideologi yang 

melandasinya karena keduanya saling memengaruhi dalam pembentukan struktur kekuasaan 

dan mekanisme pengambilan keputusan. Ideologi memberikan dasar nilai, prinsip moral, dan 

orientasi politik yang menjadi pijakan bagi berjalannya sistem demokrasi. Sementara itu, 

demokrasi sebagai sistem politik merupakan manifestasi praktis dari nilai-nilai tersebut dalam 

penyelenggaraan negara. Hubungan antara ideologi dan sistem politik semakin penting 

dipahami karena perkembangan globalisasi, perubahan sosial, serta kemunculan arus 

populisme yang sering kali memengaruhi stabilitas demokrasi. Dahl (1998) menekankan 

bahwa demokrasi tidak dapat berdiri tanpa nilai-nilai ideologis yang mendukung partisipasi, 

kebebasan, dan kesetaraan. Held (2006) juga menegaskan bahwa dinamika ideologi politik 

berperan dalam merumuskan karakter demokrasi suatu negara. Artikel ini bertujuan 

menganalisis hubungan mendasar antara ideologi dan sistem politik demokrasi dengan 

menggunakan pendekatan teoritis dan empiris untuk memahami bagaimana nilai-nilai 

ideologis membentuk praktik demokrasi kontemporer. 

Kata kunci: Demokrasi, ideologi, sistem politik, negara modern 

  

https://jpm.terekamjejak.com/index.php/home/index


2 
 

PENDAHULUAN 

Demokrasi merupakan salah satu sistem politik yang paling berpengaruh 

dalam kehidupan politik modern. Prinsip-prinsip kebebasan, kesetaraan, dan 

partisipasi menjadi fondasi utama dalam penyelenggaraan negara demokratis. 

Namun demikian, demokrasi tidak dapat dipahami semata-mata sebagai 

mekanisme prosedural, melainkan harus dipandang sebagai sistem yang berakar 

pada ideologi tertentu. Ideologi berfungsi sebagai seperangkat nilai dan 

keyakinan normatif yang memberikan arah bagi praktik politik dalam 

masyarakat. Oleh karena itu, hubungan antara ideologi dan demokrasi bersifat 

saling melengkapi, karena ideologi menentukan orientasi politik yang 

memengaruhi cara demokrasi dijalankan pada tingkat institusional maupun 

kultural. 

Dalam konteks politik kontemporer, kajian mengenai hubungan ideologi 

dan demokrasi menjadi semakin relevan. Dinamika politik global menunjukkan 

adanya pertarungan ideologis yang berimplikasi langsung terhadap stabilitas dan 

kualitas demokrasi. Perbedaan ideologi tidak hanya memengaruhi perilaku elite 

politik, tetapi juga membentuk budaya politik masyarakat serta arah kebijakan 

publik. Dengan demikian, demokrasi tidak dapat dipandang sebagai sistem yang 

netral terhadap ideologi, melainkan selalu berada dalam kerangka nilai tertentu 

yang hidup dan berkembang dalam masyarakat. 

Perkembangan demokrasi modern juga sangat dipengaruhi oleh kondisi 

sosial, ekonomi, dan budaya suatu negara. Faktor-faktor tersebut sering kali 

mencerminkan orientasi ideologis yang dianut oleh masyarakat. Budaya politik 

suatu bangsa tidak dapat dilepaskan dari ideologi yang berkembang, karena 

ideologi membentuk sikap politik warga negara serta relasi antara masyarakat 

dan negara. Dalam kondisi tertentu, perbedaan dan konflik ideologis dapat 

memengaruhi stabilitas demokrasi apabila tidak dikelola secara inklusif dan 

demokratis. 

Kualitas demokrasi tidak hanya ditentukan oleh keberadaan institusi 

formal, tetapi juga oleh sejauh mana nilai-nilai ideologis diinternalisasi dalam 

kehidupan politik. Demokrasi dapat berjalan secara substantif apabila ideologi 



3 
 

yang mendasarinya mendukung partisipasi, deliberasi, dan perlindungan hak-

hak warga negara. Sebaliknya, distorsi pemahaman ideologi dapat mendorong 

kemunduran demokrasi atau democratic backsliding. Oleh karena itu, analisis 

hubungan antara ideologi dan sistem politik menjadi penting untuk memahami 

tantangan demokrasi masa kini. 

Fenomena populisme turut memperkuat urgensi kajian ini. Populisme 

kerap menggunakan simbol dan retorika ideologis untuk memperoleh dukungan 

politik, tetapi dalam praktiknya justru melemahkan institusi demokrasi. 

Populisme sering memanfaatkan isu identitas secara provokatif sehingga 

memicu polarisasi politik dan sosial. Kondisi ini menunjukkan bahwa hubungan 

antara ideologi dan demokrasi tidak selalu bersifat konstruktif, melainkan juga 

berpotensi menimbulkan dampak negatif apabila ideologi digunakan secara 

manipulatif. 

Globalisasi juga berpengaruh signifikan terhadap perkembangan ideologi 

dan demokrasi. Di satu sisi, globalisasi membuka ruang pertukaran nilai-nilai 

demokrasi lintas negara. Di sisi lain, globalisasi memunculkan benturan ideologi 

yang dapat mengganggu stabilitas politik domestik. Kompetisi nilai dan ideologi 

global menuntut negara demokratis untuk mampu mengelola perbedaan secara 

bijaksana tanpa kehilangan identitas ideologisnya. 

Dalam konteks Indonesia, demokrasi berkembang seiring dengan 

dinamika ideologi nasional, terutama Pancasila sebagai dasar negara. Pancasila 

memberikan arah normatif bagi praktik demokrasi Indonesia dalam menjaga 

keberagaman dan persatuan. Namun, tantangan seperti radikalisme, politik 

identitas, dan disinformasi menunjukkan pentingnya penguatan pemahaman 

ideologi nasional agar demokrasi tetap berjalan secara sehat (Afandi, 2020). 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

normatif dan empiris. Pendekatan normatif dilakukan melalui kajian terhadap 



4 
 

teori-teori politik klasik dan kontemporer yang membahas hubungan antara 

ideologi dan demokrasi, seperti pemikiran Dahl (1998). Pendekatan ini 

bertujuan merumuskan landasan konseptual dan prinsip dasar yang 

menghubungkan ideologi dengan sistem politik demokrasi. Sementara itu, 

pendekatan empiris dilakukan dengan menganalisis berbagai studi kasus 

perkembangan demokrasi di sejumlah negara, termasuk Indonesia, yang 

dipengaruhi oleh budaya politik, ideologi nasional, serta dinamika sosial dan 

ekonomi. Data diperoleh dari jurnal ilmiah, buku akademik, dan laporan 

penelitian yang relevan dengan tema demokrasi dan ideologi. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Ideologi sebagai Fondasi Normatif dalam Sistem Demokrasi 

Ideologi merupakan fondasi normatif yang membentuk cara demokrasi 

dijalankan dalam suatu negara. Demokrasi tidak dapat beroperasi tanpa 

seperangkat nilai moral yang memberikan landasan bagi kebebasan, kesetaraan, 

dan partisipasi politik. Ideologi berfungsi sebagai peta konseptual yang 

memberikan arah bagi perilaku politik dan pengambilan keputusan dalam sistem 

demokrasi. Sistem politik demokratis pada dasarnya adalah manifestasi praktis 

dari nilai-nilai ideologis yang dianut suatu masyarakat. Oleh karena itu, 

demokrasi tidak bersifat netral dari ideologi, melainkan selalu dibentuk oleh 

orientasi nilai yang hidup dalam masyarakat dan negara. Tanpa dasar ideologis 

yang kuat, demokrasi dapat kehilangan arah dan mudah dimanipulasi oleh 

kekuatan politik tertentu. Dengan demikian, hubungan antara ideologi dan 

demokrasi bersifat fundamental dan tidak dapat dipisahkan satu sama lain. 

Perbedaan ideologis juga menciptakan variasi bentuk demokrasi di 

berbagai negara. Demokrasi liberal, demokrasi sosial, dan demokrasi 

partisipatoris adalah contoh bagaimana ideologi memengaruhi struktur dan 

mekanisme politik. Perbedaan konteks ideologis dapat menghasilkan model 

demokrasi yang berbeda, baik dalam struktur kelembagaan maupun praktik 



5 
 

politik. Misalnya, negara dengan ideologi liberal akan menekankan kebebasan 

individu dan pasar bebas, sementara negara dengan ideologi sosial demokratis 

menekankan kesejahteraan sosial dan distribusi ekonomi. Variasi ini 

menunjukkan bahwa sistem demokrasi bukanlah konsep tunggal, melainkan 

dipengaruhi oleh orientasi ideologis yang menyertainya. Oleh karena itu, analisis 

hubungan ideologi dan demokrasi sangat penting untuk memahami perbedaan 

model pemerintahan di berbagai negara. 

 

Demokrasi sebagai Manifestasi Praktis dari Ideologi Politik 

Demokrasi merupakan bentuk implementasi praktis dari ideologi politik 

yang berkembang dalam masyarakat. Ideologi memberikan prinsip-prinsip 

moral yang mengatur hubungan antara pemerintah dan masyarakat, seperti 

prinsip kebebasan, kesetaraan, dan keadilan. Demokrasi efektif hanya dapat 

berjalan apabila didukung oleh komitmen ideologis terhadap nilai-nilai 

demokratis tersebut. Dalam konteks ini, demokrasi bukan sekadar prosedur 

pemilu, tetapi merupakan sistem yang menuntut keterlibatan aktif masyarakat 

dalam proses politik. Oleh karena itu, ideologi memainkan peran penting dalam 

membentuk cara masyarakat berpartisipasi dalam demokrasi. Tanpa nilai 

ideologis yang mendukung partisipasi dan kebebasan, demokrasi mudah 

tergelincir menjadi sistem yang hanya formalistik. 

Selain itu, sistem politik demokrasi memerlukan legitimasi yang berasal 

dari nilai-nilai ideologis. Legitimasi ini penting untuk memastikan bahwa 

masyarakat mendukung proses politik dan menerima keputusan negara, 

meskipun keputusan tersebut tidak selalu populer. Budaya politik yang didorong 

oleh ideologi demokratis akan menghasilkan masyarakat yang lebih aktif dan 

mendukung stabilitas sistem. Dengan demikian, keberhasilan demokrasi sangat 

bergantung pada sejauh mana nilai-nilai ideologis diinternalisasi oleh 

masyarakat. Apabila nilai-nilai tersebut tidak kuat, demokrasi dapat mengalami 

krisis legitimasi yang berdampak pada konflik sosial dan ketidakstabilan politik. 

Hal ini membuktikan bahwa hubungan antara ideologi dan demokrasi sangat 

erat dan saling mendukung. 



6 
 

 

Tantangan Kontemporer dalam Hubungan Ideologi dan Sistem 

Politik Demokrasi 

Salah satu tantangan terbesar bagi demokrasi modern adalah bangkitnya 

populisme yang sering memanfaatkan ideologi secara manipulatif. Populisme 

menampilkan narasi sederhana “rakyat versus elite” yang memicu polarisasi dan 

mengancam prinsip demokrasi. Populisme dapat melemahkan demokrasi karena 

menolak pluralisme dan mengabaikan mekanisme institusional. Dalam 

praktiknya, populisme memanfaatkan sentimen emosional masyarakat untuk 

meraih dukungan politik tanpa mengindahkan prinsip ideologis yang 

mendukung demokrasi. Fenomena ini menunjukkan bahwa hubungan antara 

ideologi dan sistem politik dapat menjadi rapuh apabila nilai-nilai ideologis 

disalahgunakan untuk kepentingan politik jangka pendek. Oleh karena itu, 

demokrasi perlu dilandasi oleh nilai-nilai ideologis yang kuat agar tidak mudah 

dimanipulasi oleh kekuatan populis. 

Selain populisme, globalisasi juga memberikan tekanan besar terhadap 

hubungan antara ideologi dan demokrasi. Globalisasi mempercepat pertukaran 

informasi, tetapi juga membawa benturan nilai antarbudaya yang memengaruhi 

stabilitas politik dalam negeri. globalisasi dapat memicu konflik identitas karena 

adanya perjumpaan antara ideologi lokal dengan nilai global. Hal ini dapat 

berdampak pada konsolidasi demokrasi, terutama di negara-negara yang 

memiliki keberagaman ideologi. Oleh karena itu, demokrasi harus mampu 

beradaptasi dengan dinamika ideologis global sambil tetap menjaga nilai dasar 

yang mendasarinya. Tantangan ini membuat hubungan antara ideologi dan 

demokrasi semakin kompleks. 

 

Peran Ideologi dalam Memperkuat Institusi Demokrasi 

Institusi demokrasi seperti pemilu, parlemen, dan sistem peradilan 

memerlukan nilai-nilai ideologis untuk berfungsi secara efektif. Ideologi 

memberikan pedoman moral bagi aktor politik dan institusi negara dalam 



7 
 

mengambil keputusan. Menurut Gerring (1997), ideologi memiliki kekuatan 

untuk mengarahkan perilaku elite politik sehingga memastikan institusi 

berfungsi sesuai prinsip demokratis.  Hal ini menunjukkan bahwa ideologi tidak 

hanya memengaruhi masyarakat, tetapi juga memengaruhi cara lembaga negara 

bekerja. Tanpa ideologi yang kuat, institusi demokrasi dapat mengalami distorsi 

karena kepentingan politik sesaat. 

Selain itu, ideologi juga mempengaruhi legitimasi publik terhadap 

institusi demokrasi. Legitimasi ini sangat penting untuk memastikan 

keberlangsungan demokrasi dalam jangka panjang. Norris (2011) menemukan 

bahwa masyarakat yang memiliki orientasi ideologis demokratis cenderung 

memiliki tingkat kepercayaan lebih tinggi terhadap institusi publik . Oleh karena 

itu, ideologi memainkan peran strategis dalam menjaga stabilitas sistem politik 

demokrasi. Dengan demikian, hubungan antara ideologi dan demokrasi tidak 

hanya bersifat teoritis, tetapi juga sangat praktis dalam mendukung 

keberlanjutan institusi demokrasi. 

 

Ideologi Nasional dan Demokrasi dalam Konteks Indonesia 

Dalam konteks Indonesia, hubungan antara ideologi dan demokrasi 

sangat terlihat dalam peran Pancasila sebagai dasar negara dan pedoman politik 

nasional. Pancasila memberikan nilai-nilai fundamental seperti kemanusiaan, 

persatuan, dan keadilan yang menjadi dasar bagi penyelenggaraan demokrasi 

Indonesia. Pancasila merupakan ideologi terbuka yang memungkinkan 

perkembangan demokrasi tanpa menghilangkan identitas nasional (Lijphart, 

1999). Hal ini menunjukkan bahwa ideologi nasional memainkan peran penting 

dalam menjaga stabilitas demokrasi di tengah keberagaman sosial dan budaya. 

Dengan demikian, Pancasila tidak hanya menjadi simbol nasional, tetapi juga 

menjadi fondasi bagi praktik demokrasi Indonesia (Zakaria, 2007). 

Perkembangan demokrasi Indonesia pasca reformasi juga 

memperlihatkan bagaimana nilai ideologis dapat memengaruhi kualitas 

demokrasi (Przeworski, 2010).  Penguatan nilai-nilai Pancasila penting untuk 

menjaga demokrasi dari ancaman radikalisme, politik identitas, dan 



8 
 

disinformasi. Tantangan-tantangan ini menunjukkan perlunya integrasi nilai 

ideologis dalam sistem politik untuk mencegah distorsi demokrasi (Sen, 1999).  

Dengan demikian, ideologi nasional seperti Pancasila memainkan peran penting 

dalam menjaga konsistensi dan kualitas sistem demokrasi. Hal ini membuktikan 

bahwa hubungan antara ideologi dan demokrasi tetap relevan dalam konteks 

politik Indonesia. 

 

 

KESIMPULAN 

Ideologi dan demokrasi memiliki hubungan yang sangat erat karena 

ideologi berfungsi sebagai dasar normatif yang membentuk mekanisme kerja 

sistem politik demokrasi. Nilai-nilai ideologis memberikan arah bagi praktik 

politik, menentukan partisipasi masyarakat, dan mempengaruhi berjalannya 

institusi negara. Demokrasi tanpa landasan ideologis yang kuat akan kehilangan 

legitimasi dan rentan terhadap manipulasi politik. Tantangan seperti populisme, 

globalisasi, dan polarisasi menunjukkan bahwa demokrasi modern memerlukan 

fondasi ideologis yang konsisten agar dapat berfungsi dengan baik. Dalam 

konteks Indonesia, Pancasila sebagai ideologi nasional berperan penting dalam 

mendukung dan menjaga stabilitas demokrasi. Dengan demikian, analisis 

hubungan antara ideologi dan sistem politik demokrasi sangat penting untuk 

memahami dinamika politik kontemporer dan merumuskan strategi penguatan 

demokrasi di masa depan. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Afandi, A. (2020). Pancasila dan tantangan demokrasi di Indonesia. Jurnal 

Filsafat Indonesia, 3(2), 155–170.  

Almond, G. A., & Verba, S. (1963). The civic culture: Political attitudes and 

democracy in five nations. Princeton University Press. 



9 
 

Dahl, R. A. (1998). On democracy. Yale University Press. 

Fukuyama, F. (2014). Political order and political decay. Farrar, Straus and 

Giroux. 

Gerring, J. (1997). Ideology: A definitional analysis. Political Research 

Quarterly, 50(4), 957–994.  

Hasan, Z. (2025). Pancasila dan kewarganegaraan. CV Alinea Edumedia.  

Hasan, Z., Pradhana, R. F., Andika, A. P., & Al Jabbar, M. R. D. (2024). Pengaruh 

globalisasi terhadap identitas budaya lokal dan Pancasila. JIMA, 2(1), 73–

82.  

Hasan, Z., Setiawan, F. R., Syahrezal, S., Putra, M. I., Devary, A., Satya, F. Y., & 

Berlando, M. M. (2025). Relevansi Pancasila sebagai dasar ideologi dan 

moral bangsa Indonesia. JMIA, 2(6), 287–298.  

Kaelan. (2013). Pendidikan Pancasila. Paradigma. 

Lijphart, A. (1999). Patterns of democracy: Government forms and 

performance in thirty-six countries. Yale University Press. 

Norris, P. (2011). Democratic deficit: Critical citizens revisited. Cambridge 

University Press. 

Przeworski, A. (2010). Democracy and the limits of self-government. Cambridge 

University Press. 

Sen, A. (1999). Development as freedom. Oxford University Press. 

Sunstein, C. R. (2018). Republic: Divided democracy in the age of social media. 

Princeton University Press. 

Zakaria, F. (2007). The future of freedom: Illiberal democracy at home and 

abroad. W.W. Norton. 

 


