
46 

 

 

Makna Filosofis Prosesi Siraman dan 

Sungkeman pada Pernikahan Adat Jawa di 

Lampung 

ABSTRACT 

Marriage is a widely experienced life stage in which two individuals unite as a family through 
contract or custom. This article examines Javanese traditional marriage as a living force of 
Indonesian culture, focusing on the prewedding rites of siraman and sungkeman. The study 
aims to describe the sequence of preparations before marriage and interpret the meanings 
embedded in each procession. Using a descriptive–interpretive approach based on textual 
sources and cultural accounts, the article clarifies symbols, roles, and values that guide family 
relations, respect for elders, and communal harmony. The results show that the siraman ritual 
expresses purification, readiness, and blessings for the couple, while the sungkeman rite enacts 
filial devotion, forgiveness, and intergenerational continuity. These findings indicate that 
Javanese traditional marriage retains distinctive cultural characteristics that differentiate it 
from other traditions, while continuing to adapt to contemporary contexts. The conclusion 
affirms that the prewedding processions are not mere formalities but ethical practices that 
shape identity, kinship, and social cohesion. 

Keywords: Javanese traditional marriage; siraman; sungkeman; ritual symbolism; 
Indonesian culture. 

 

ABSTRAK 

Perkawinan merupakan tahap kehidupan yang luas dialami, yaitu penyatuan dua individu 
dalam satu keluarga melalui kontrak atau adat. Artikel ini mengkaji perkawinan adat Jawa 
sebagai kekuatan budaya Indonesia yang hidup, dengan fokus pada ritus pranikah siraman 
dan sungkeman. Tujuan penelitian adalah mendeskripsikan urutan persiapan sebelum 
pernikahan serta menafsirkan makna yang melekat pada setiap prosesi. Melalui pendekatan 
deskriptifinterpretatif berbasis sumber tekstual dan kesaksian kultural, artikel menjelaskan 
simbol, peran, dan nilai yang menuntun relasi keluarga, penghormatan kepada orang tua, dan 
harmoni komunal. Hasil menunjukkan bahwa siraman memaknai penyucian, kesiapan, dan 
doa restu bagi calon pengantin, sedangkan sungkeman merepresentasikan bakti anak, 
permohonan maaf, dan kesinambungan antargenerasi. Temuan ini menegaskan bahwa 
perkawinan adat Jawa memiliki karakteristik kultural yang khas dan membedakannya dari 
tradisi lain, sekaligus tetap adaptif terhadap konteks kekinian. Disimpulkan bahwa prosesi 
pranikah bukan sekadar formalitas, melainkan praktik etis yang membentuk identitas, 
kekerabatan, dan kohesi sosial. 

Kata Kunc: Perkawinan adat Jawa; siraman; sungkeman; simbolisme ritual; budaya Indonesia. 

 

  

Journal of Education and Humanities (JEH) Terekam Jejak, Copyright © 2025 

Vol. 1, Num. 2 2025 

https://jpm.terekamjejak.com/index.php/jeh 

Author: J Pauline Enggar Ningtyas 

  

https://jpm.terekamjejak.com/index.php/jeh


47 

 

PENDAHULUAN 

Perkawinan adalah konsekuensi budaya yang nyaris universal, namun 

bentuk, tata makna, dan fungsi sosialnya selalu dikondisikan oleh ekologi, 

agama, dan sejarah lokal. Dalam masyarakat Jawa, perkawinan dipahami sebagai 

peristiwa sakral yang mematri relasi manusia–kosmos melalui rangkaian ritus 

transisi yang juga menjadi pedagogi moral antargenerasi. Kerangka itu 

menegaskan bahwa seremoni bukan sekadar “adat”, melainkan teknologi 

simbolik untuk menata harmoni dan tata krama keluarga dalam jangka panjang 

(Geertz, 1960; Geertz, 1961; Koentjaraningrat, 2009). 

Ritus dalam pengertian antropologis bukan sekadar pertunjukan tradisi, 

melainkan perangkat tindakan yang menata dan menegosiasikan makna kolektif 

dalam kehidupan seharihari. Ia menyusun koreografi gestur, ujaran, dan benda 

simbolik yang mengikat pengalaman individu dengan tatanan sosial, sehingga 

perubahan status tidak hanya diakui, tetapi juga dirasakan secara emosional dan 

etis. Perspektif ini membantu melihat daya kerja upacara perkawinan melampaui 

atribut dekoratifnya (Bell, 1992). 

Kerangka ritus peralihan menjelaskan perubahan identitas lajang menjadi 

pasangan melalui fase pemisahan, ambang, dan penggabungan kembali. Dengan 

menautkan simbol, gestur, dan ujaran sebagai struktur makna, kerangka ini 

menunjukkan bagaimana ritus menstabilkan tatanan sosial sekaligus memberi 

ruang negosiasi nilai. Dalam konteks perkawinan Jawa, pola tersebut mengelola 

ketegangan antara kewajiban keluarga dan otonomi personal calon pengantin 

(Turner, 1969; Douglas, 1966). 

Dua ritus pranikah yang esensial siraman dan sungkeman melingkarkan 

poros “kemurnian–devosi”. Air siraman menandai katarsis, kesiapan, dan 

legitimasi moral, sementara gestur sungkeman mengartikulasikan bakti, 

permohonan maaf, dan restu orang tua. Dibaca sebagai “teks kultural”, keduanya 

memadukan etika, estetika, dan kosmologi yang menata relasi antaranggota 

keluarga serta komunitas, termasuk saat tradisi beradaptasi dengan konteks 

migrasi (Herusatoto, 2008; Endraswara, 2012; Purwadi, 2005). 

Konteks Lampung signifikan karena sejak era kolonial hingga Orde Baru 

wilayah ini menjadi tujuan utama migrasi/transmigrasi orang Jawa. 

Perpindahan itu membentuk konsentrasi komunitas Jawa di desa–kota dan 

melahirkan ekologi sosial baru, tempat adat dinegosiasikan dengan lingkungan, 

struktur ekonomi, dan relasi antaretnik. Data kependudukan menunjukkan 

keberlanjutan bobot demografis komunitas ini di tingkat provinsi, yang relevan 



48 

 

bagi reproduksi ritus pernikahan (Hardjono, 1977; Tirtosudarmo, 2019; Badan 

Pusat Statistik Provinsi Lampung, 2020). 

Migrasi tidak hanya memindah lokasi praktik adat, tetapi juga memicu 

heritagization penataan ulang tradisi sebagai warisan. Proses ini menyaring 

unsurunsur yang dipertahankan, dimodifikasi, atau disubstitusi, sesuai sumber 

daya, audiens, dan rezim makna setempat. Dengan begitu, tradisi bertahan 

melalui inovasi terarah tanpa memutus genealoginya; inilah dinamika yang 

sering luput jika ritus dipandang beku (Appadurai, 1996). 

Dalam lanskap Lampung, siraman–sungkeman beroperasi sebagai 

jangkar identitas Jawa sekaligus ruang negosiasi antaretnik, agama, dan 

generasi. Pengalaman rantau memodifikasi estetika dan logistik air, tanaman, 

ruang upacara tetapi mempertahankan inti makna kemurnian dan devosi. 

Jejaring keluarga lintaspulau juga membuat ritus menjadi momen pertemuan 

sosial yang memperbarui solidaritas dan modal sosial komunitas (Elmhirst, 

2001; Elmhirst, 2007). 

Proses pewarisan adat di wilayah penerima migrasi sering berjalan 

melalui “invention of tradition” yang sah secara sosial. Inovasi bentuk ringkasnya 

prosesi, perubahan lokasi, atau integrasi unsur lokal tidak menghapus legitimasi, 

justru mengokohkan relevansi. Dengan demikian, kontinuitas dan perubahan 

bukan oposisi, melainkan strategi adaptasi tradisi di medan sosial baru 

(Hobsbawm & Ranger, 1983; Fox, 1980; Bell, 1992). 

Literatur simbolisme menempatkan air, wangiwangian, dan bendabenda 

tertentu sebagai penanda kemurnian serta penataan afeksi dalam siraman. Ritus 

ini mempersiapkan calon pengantin secara higienis–moral untuk memasuki 

rumah tangga, mengubah status sekaligus memusatkan emosi pada kesiapan. Di 

Lampung, kondisi ekologis dan bahan lokal menyuplai variasi tanpa melepas 

poros makna tersebut (Douglas, 1966; Endraswara, 2012; Herusatoto, 2008). 

Dimensi teknis–etik siraman kerap dijelaskan sebagai “tata laku menuju 

kesiapan” yang meneguhkan rasa layak–siap menikah melalui doa dan restu 

keluarga. Kesadaran akan tahap ini tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga 

performatif, karena memobilisasi dukungan sosial dan mengelola ekspektasi 

antarkeluarga. Di ruang diaspora, fungsi koordinatif ini makin kentara ketika 

keluarga besar tersebar geografis (Purwadi, 2005). 

Sungkeman mengartikulasikan etika filial Jawa, pengakuan hutang budi, 

permohonan maaf, dan penerimaan restu sebagai simpul rekonsiliasi 

antargenerasi. Pada komunitas Jawa Lampung, ritus ini memperkuat kohesi 



49 

 

keluarga lintaslokasi (Jawa–Lampung) dan menjadi momen konsolidasi jejaring 

sosial perantau. Penguatan afeksi moral inilah yang menopang ketahanan 

keluarga di tengah mobilitas dan perubahan ekonomi (Geertz, 1961; 

Koentjaraningrat, 2009). 

Integrasi adat–agama memberi lapis pemaknaan pada sungkeman, adab, 

doa, dan restu beresonansi dengan etika bakti yang diartikulasikan dalam tradisi 

Islam Jawa, lalu dihidupi kembali di ruang migrasi. Di Lampung, resonansi ini 

mempertemukan sumber legitimasi lokal dan religius sehingga ritus tetap 

bernilai publik dan privat sekaligus, tanpa kehilangan akar kosmologisnya 

(Elmhirst, 2001; Tirtosudarmo, 2019; Woodward, 1989). 

Perubahan ekonomi, pendidikan, dan mediasi digital memengaruhi gaya 

penyelenggaraan ritus. Sebagian keluarga meringkas prosesi, memindah lokasi 

(rumah–gedung–masjid), atau menginkorporasi unsur lokal Lampung, tetapi 

poros “kemurnian–devosi” tetap menjadi jangkar pemaknaan. Karena itu, yang 

berubah terutama wadah dan medium representasi, bukan matriks maknanya 

(Mulder, 1999; SmithHefner, 2007; Appadurai, 1996). 

Menggeser fokus dari “apa yang dilakukan” ke “bagaimana makna 

dinegosiasikan” membuat analisis ritus peka pada performativitas, konteks, dan 

pengalaman pelaku. Pendekatan ini relevan untuk membaca ritus pranikah 

sebagai praktik hidup yang terus diproduksiulang, alihalih artefak statis yang 

semata diarsipkan. Implikasi metodologisnya adalah perlunya mengaitkan tafsir 

budaya dengan data pengalaman (Turner, 1969). 

Artikel ini menawarkan kebaruan, merumuskan siraman–sungkeman 

sebagai pasangan matriks “kemurnian–devosi” pada konteks Jawa–Lampung, 

serta menautkannya dengan indikator kesiapan psikososial, kohesi keluarga, dan 

keterikatan identitas kultural. Integrasi teori ritus peralihan dengan simbolisme 

kemurnian memberi jembatan dari tafsir ke operasionalisasi analitis yang dapat 

diuji pada studi lanjutan (Bell, 1992; Douglas, 1966). 

Celah riset yang dituju ialah minimnya kajian yang menautkan 

pengalaman pelaku dengan kondisi diaspora serta kurangnya indikator terukur 

yang menyeberangkan tafsir kultural ke pengukuran sosial. Lampung 

menyediakan laboratorium sosial ideal untuk menguji ulang proposisi tersebut 

secara konseptual dan empiris melalui peta indikator yang peka budaya (Geertz, 

1960; Hobsbawm & Ranger, 1983; Fox, 1980). 

Masalah penelitian ini dan yang akan diuraikan (1) bagaimana struktur 

makna siraman–sungkeman diproduksi dan diinterpretasi keluarga Jawa di 



50 

 

Lampung; (2) bagaimana kedua ritus bekerja sebagai mekanisme etika keluarga, 

rekonsiliasi, dan kesiapan psikososial dalam konteks migrasi; (3) bagaimana 

intensitas partisipasi dan keterlibatan emosional berkorelasi dengan keterikatan 

identitas kultural generasi muda Jawa Lampung. Perumusan ini menempatkan 

Lampung sebagai medan uji teoretik dan praksis (Geertz, 1961; 

Koentjaraningrat, 2009; Purwadi, 2005). 

Tujuan artikel ini ditulis, yaitu (1) menjelaskan struktur makna dan fungsi 

siraman–sungkeman dalam perkawinan adat Jawa pada konteks masyarakat 

Jawa di Lampung; (2) menganalisis bagaimana keduanya bekerja sebagai 

mekanisme etika keluarga, rekonsiliasi, dan kesiapan psikososial di ruang 

migrasi; (3) merumuskan proposisi yang dapat diuji mengenai hubungan 

partisipasi ritus dan keterikatan identitas kultural generasi muda Jawa Lampung 

dengan penopang teoretik ritus peralihan, simbolisme kemurnian, dan studi 

keluarga Jawa (Mulder, 1999; SmithHefner, 2007; Appadurai, 1996). 

METODE PENELITIAN 

Penelitian menggunakan desain kualitatif deskriptif–interpretatif untuk 

menangkap makna, praktik, dan negosiasi simbolik dalam ritus siraman–

sungkeman pada komunitas Jawa di Lampung. Unit analisis adalah keluarga 

yang melaksanakan pernikahan adat Jawa dalam 24 bulan terakhir, beserta 

pelaku kunci (pemaes/pinandhita, tetua, orang tua). Pemilihan informan 

dilakukan secara purposive lalu dikembangkan dengan snowball hingga 

informasi jenuh (saturation). Kepatuhan etik dijaga melalui informed consent 

tertulis, anonimisasi, dan penyimpanan data yang aman (Sugiyono, 2019; 

Creswell & Poth, 2018; Lincoln & Guba, 1985). 

Tiga instrumen utama digunakan. (1) Panduan wawancara 

semiterstruktur berisi blok pertanyaan tentang urutan prosesi, simbol (air, 

wewangian, busana), doa/petuah, pengalaman emosi, dan negosiasi tradisi–

konteks lokal Lampung. (2) Format dokumentasi (lembar protokol) untuk 

menata bukti tertulis dan visual, undangan, susunan acara, narasi pemaes, foto 

ruang/alat, serta catatan lapangan. (3) Matriks studi pustaka untuk menelusuri 

dan membandingkan temuan dengan kajian terdahulu terkait ritual Jawa, 

diaspora, dan keluarga. Instrumen diuji kelayakan isi lewat expert judgment 

dua/ tiga pakar adat/antropologi budaya (Sugiyono, 2019; Merriam & Tisdell, 

2016; Creswell & Poth, 2018). 

Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam (±45–60 menit per 

informan; direkam dengan izin), observasi partisipan/terlibat saat prosesi 



51 

 

(pengambilan foto/ audio secukupnya tanpa mengganggu jalannya ritual), serta 

dokumentasi artefak acara. Transkrip dibuat verbatim dan segera diperkaya 

catatan lapangan tebal (thick description). Triangulasi dilakukan lintassumber 

(mempelai, orang tua, pemaes), lintasmetode (wawancara–observasi–

dokumen), dan lintaswaktu (pra, saat, pasca prosesi). Manajemen data mengikuti 

alur rapi, penamaan berkas anonim, versioning, dan audit trail harian untuk 

menjaga keterlacakan proses (Sugiyono, 2019; Miles, Huberman, & Saldaña, 

2014; Lincoln & Guba, 1985). 

Analisis dilakukan secara tematik dengan siklus tiga serangkai, 

kondensasi data (pengodean terbuka–poros–selektif), penyajian data (tabel, 

framework matrix, peta tema “kemurnian–devosi–rekonsiliasi”), dan 

penarikan/verifikasi kesimpulan secara iteratif. Validitas/kredibilitas dijaga 

lewat member checking terbatas, peer debriefing, dan audit trail; dependabilitas 

dipastikan melalui jejak keputusan analitis dan memo reflektif peneliti. Hasil 

disajikan dalam narasi etnografis ringkas, kutipan kunci beranonim, dan skema 

visual alur prosesi, untuk memfasilitasi generalisasi analitik terhadap konteks 

masyarakat Jawa di Lampung (Miles et al., 2014; Lincoln & Guba, 1985; Creswell 

& Poth, 2018). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bagian ini memaparkan anatomi praktik perkawinan adat Jawa di 

Lampung dengan menautkan deskripsi lapangan dan rujukan adat. Fokusnya 

pada bagaimana urutan prosesi—dari pembicaraan hingga puncak—

dipertahankan, sementara bentuknya menyesuaikan ekologi, demografi, dan 

jejaring sosial setempat. Dengan merujuk pengalaman keluarga perantau dan 

pemaes, kita menilai mana elemen yang dianggap inti, mana yang dapat 

diringkas, serta bagaimana negosiasi makna terjadi tanpa menggerus legitimasi 

simbolik tradisi. Kerangka analitis menempatkan siraman–midodareni–panggi 

h–sungkeman sebagai poros kemurnian–devosi, sambil menyorot adaptasi 

bahan lokal, durasi, lokasi, dan tata krama dokumentasi. 

A. Struktur, Tahapan, dan Variasi Praktik di Lampung 

Rangkaian perkawinan adat Jawa di Lampung pada dasarnya mengikuti 

pola umum Jawa pembicaraan, kesaksian/lamaran, siaga, rangkaian upacara, 

hingga puncak namun ia beradaptasi dengan ekologi dan demografi lokal 

provinsi ini. Di kampung transmigrasi dan kawasan periurban, rapat 

“kumbakarkanan” melibatkan perangkat lingkungan serta tetangga lintasetnik 

untuk memastikan gotong royong, logistik, dan keamanan acara. Adaptasi ini 



52 

 

menjaga marwah simbolik tanpa meninggalkan pedoman tradisional 

(Hariwijaya, 2008; Ratawidjaya, 2006; Hasan, 2025). 

Pada babak pembicaraan–kesaksian, srahsrahan, paningset, asok tukon, 

dan penentuan hari baik (geithok dina) tetap dijalankan, tetapi paket barang dan 

tata ucap disesuaikan kemampuan ekonomi rumah tangga Lampung (misalnya 

bahan kebun setempat). Narasumber 1 (pemaes) menjelaskan, “Isi srahsrahan 

tidak baku; yang utama niat, fungsi simbol, dan mufakat keluarga.” Pola ini 

sejalan dengan fleksibilitas adat selama nilai intinya terpelihara (Hariwijaya, 

2008; Kraton Yogyakarta, n.d.; Hasan, 2025). 

Tahap siaga (sedhahan–kumbakarkanan) berfungsi sebagai manajemen 

sosial, pembagian kerja pawon, penataan tarub, dan koordinasi lintaskerabat 

Jawa–Lampung. Di beberapa kelurahan padat, daftar kerja dibuat lebih rinci 

untuk mengatur arus tamu dan dokumentasi keluarga perantau. Hal ini 

menegaskan fungsi ritus sebagai mesin koordinasi komunitas, bukan sekadar 

pertunjukan (Ratawidjaya, 2006; Kraton Yogyakarta, n.d.; Hariwijaya, 2008). 

Pada rangkaian upacara (majang, cethik geni, pasang tarub, pasang 

tuwuhan, kembar mayang, singkeran, siraman, adol dawet, midodareni), 

material dekoratif sering bersumber dari kebun lokal (janur/daun kelapa, bunga 

setempat), sedangkan format dokumentasi memanfaatkan perangkat audiovisual 

modern. Narasumber 2 (orang tua mempelai) mengatakan, “Bunganya dari 

kebun sendiri; yang penting ada tuwuhan dan janur.” Observasi ini konsisten 

dengan pedoman tata cara yang menekankan makna atas bentuk (Hariwijaya, 

2008; Sumarno, 1999; Kraton Yogyakarta, n.d.). 

Puncak acara ijab dan panggi h tetap memuat buncalan gantal, ngidak 

endhog, sinduran, bobot timbang, minum rujak degan, kacar kucur, dulangan, 

dan sungkeman. Beberapa keluarga Lampung memadatkan durasi untuk 

efisiensi, tetapi menjaga urutan kunci. Narasumber 3 (mempelai) menegaskan, 

“Prosesi kami ringkas, tapi sungkeman tidak boleh hilang; di situ restu orang tua 

diikrarkan.” Penekanan pada urutan inti selaras dengan rujukan tradisional 

(Ratawidjaya, 2006; Hariwijaya, 2008; Hasan, 2025). 

B. Makna Simbolik dan Ekologi Sosial Lampung 

Siraman dibaca sebagai pemurnian dan penataan afeksi menjelang 

pengikatan sakral. Air, wewangian, dan alat siraman menandai kesiapan 

lahirbatin mempelai serta reposisi habitus menuju rumah tangga baru. Di 

Lampung, sumber air dan bunga menyesuaikan ketersediaan setempat, tanpa 



53 

 

menggeser poros makna “bersih–siap–direstui” (Sumarno, 1999; Mohammad 

Jazeri, 2020; Hariwijaya, 2008). 

Dari sisi psikososial, siraman menurunkan kecemasan dan menyatukan 

keluarga besar. Narasumber 3 menyebut, “Saat air pertama disiram ibu, rasa 

cemas turun seperti beban terangkat.” Resonansi emosi–etika ini menegaskan 

fungsi siraman sebagai reset afektif menjelang akad, sebagaimana digarisbawahi 

tafsir simbolik dan tata laku upacara (Mohammad Jazeri, 2020; Sumarno, 1999; 

Hariwijaya, 2008). 

Sungkeman mengekspresikan bakti anak, permohonan maaf, dan 

penerimaan restu; pada keluarga diaspora Jawa di Lampung, ritus ini kerap 

menjadi “jembatan” lintaslokasi saat kerabat hadir dari Jawa atau tersambung 

daring. Fokus pada gestur tubuh, teks doa, dan air mata sebagai indeks emosional 

sejalan dengan uraian makna simbolik upacara (Ratawidjaya, 2006; Hasan, 

2025; Mohammad Jazeri, 2020). 

Simbol tuwuhan, kembar mayang, janur, dan kacar kucur ditakwil ulang 

mengikuti ekonomi lokal Lampung (pertanian, perkebunan). Narasumber 1 

menjelaskan, “Kacar kucur kami isi beras, bijibijian, dan uang logam; intinya 

tanggung jawab dan kecukupan.” Pembacaan ini paralel dengan kajian sesaji 

pada tahap tarub–majang–siraman yang menekankan relasi antarunsur, bukan 

benda tunggal (Sumarno, 1999; Kraton Yogyakarta, n.d.; Hariwijaya, 2008). 

Secara demografis, konsentrasi komunitas Jawa di sejumlah 

kabupaten/kota Lampung menopang reproduksi ritus antargenerasi dengan 

konfigurasi keluarga inti/luas yang tersebar (perantau–urban–desa). Data 

kependudukan memperlihatkan keberlanjutan proporsi penduduk Jawa di 

provinsi ini, yang berkelindan dengan vitalitas praktik adat (Badan Pusat 

Statistik Provinsi Lampung, 2020; Hasan, 2025; Hariwijaya, 2008). 

C. Negosiasi Tradisi, dan Identitas Konseptual  

Temuan mendukung, siraman memediasi rasa “siap–layak menikah” 

melalui penguatan emosi positif (lega, tenang) dan pengakuan sosial (hadirnya 

keluarga inti), meski bentuk materialnya beradaptasi dengan sumber daya lokal. 

Narasumber 3 menegaskan “lebih siap setelah siraman,” selaras dengan tafsir 

simbolik dan praktik lapangan (Mohammad Jazeri, 2020; Sumarno, 1999; 

Hariwijaya, 2008). 

Sungkeman memperkuat kohesi keluarga dan etika filial melalui performa 

maaf–restu, terutama pada keluarga perantau yang terpisah jarak. Narasumber 

2 menyatakan, “Sungkeman itu puncak pesan orang tua dipatri di situ.” Ini 



54 

 

sejalan dengan rujukan adat dan penjelasan hukum adat kontemporer 

(Ratawidjaya, 2006; Hasan, 2025; Kraton Yogyakarta, n.d.). 

Dukungan tampak pada keterkaitan antara intensitas partisipasi/ 

keterlibatan emosional dalam siraman–sungkeman dan keterikatan identitas 

Jawa. Mempelai yang menjalani rangkaian penuh cenderung menyebut dirinya 

“lebih nyambung” dengan akar keluarga, sementara yang memadatkan prosesi 

tetap mempertahankan inti simbol–etikanya. Ini konsisten dengan kelenturan 

tradisi sepanjang poros makna terjaga (Hariwijaya, 2008; Hasan, 2025; 

Sumarno, 1999). 

Negosiasi bentuk tampak pada pemadatan durasi, pemindahan lokasi 

(rumah–gedung–masjid), dan penggunaan musik/dekor lokal; namun narasi 

pokok dijaga melalui pidato pemaes dan wejangan orang tua. Narasumber 1 

menambahkan, “Kalau waktu sempit, kami pilah inti, siraman, panggi h, 

sungkeman.” Pemilahan ini sejalan dengan prinsip menjaga “isi” di atas “kulit” 

(Kraton Yogyakarta, n.d.; Hariwijaya, 2008; Ratawidjaya, 2006). 

Dalam praktik asok tukon, keluarga di Lampung menekankan makna etis 

penghormatan atas jerih payah orang tua ketimbang transaksi ekonomi; 

nominalnya dinegosiasi menjadi dukungan logistik (kebutuhan resepsi). Tafsir 

ini sesuai dengan penjelasan hukum adat yang menempatkan substansi di atas 

literalitas (Hasan, 2025; Hariwijaya, 2008; Ratawidjaya, 2006). 

Kajian sesaji memperlihatkan kesinambungan tanda, janur, bunga, dan 

air diambil dari kebun/ pasar lokal, menumbuhkan rasa memiliki dan partisipasi 

tetangga lintasetnik. Sumarno menekankan makna relasional sesaji; praktik 

Lampung memperkuat argumen ini melalui sumber bahan lokal tanpa mengubah 

pesan simbolik (Sumarno, 1999; Hariwijaya, 2008; Kraton Yogyakarta, n.d.). 

Secara institusional, beberapa keluarga merujuk Kraton Yogyakarta untuk 

menjustifikasi pilihan urutan inti ketika terjadi beda tafsir, sehingga konflik 

interpretasi dapat diminimalkan. Rujukan otoritatif ini membantu menjaga batas 

minimum prosesi yang dianggap sah sesuai tradisi (Kraton Yogyakarta, n.d.; 

Ratawidjaya, 2006; Hasan, 2025). 

Pada tataran komunitas, ritus berfungsi sebagai penguat modal sosial, 

gotong royong pawon, dokumentasi digital untuk kerabat jauh, serta rapat siaga 

lintasetnik memperluas dampak ritus dari domestik ke komunal. Dengan 

demikian, upacara menjadi wahana integrasi sosial dan pelestarian budaya lokal 

(Hariwijaya, 2008; Hasan, 2025; Ratawidjaya, 2006). 



55 

 

Akhirnya, implikasi praktis di Lampung, (1) pertahankan subrangkaian 

inti (siraman–sungkeman–panggi h), (2) beri ruang adaptasi bahan/format 

sesuai sumber daya lokal, dan (3) dokumentasikan wejangan orang tua sebagai 

pusaka keluarga. Strategi ini menjaga kesinambungan makna sembari membuka 

inovasi kultural yang kontekstual (Hariwijaya, 2008; Hasan, 2025; Kraton 

Yogyakarta, n.d.).  

Pada Gambar 1 (di bawah ini) menampilkan prosesi majang, yakni 

menghias rumah pemangku hajat menjelang pernikahan adat Jawa. Tujuannya 

membangun suasana sakral, mengarahkan alur tamu, dan menandai kesiapan 

hajatan. Elemen yang lazim: janur, bunga, kain, merepresentasikan kesuburan 

dan keselamatan. Penataan mengikuti denah rumah serta arus prosesi (siraman–

midodareni–panggi h). Di Lampung, bahan dekorasi sering diambil dari kebun 

sekitar untuk menekan biaya sekaligus menonjolkan identitas lokal. 

 

Gambar1. Majang artiinya meinghiias. Dalam rangkaiian upacara peirheilatan peirkawiinan, 

majang beirartii meinghiias rumah peimangku hajat. 

 

      



56 

 

Gambar 2. Dalam tradiisii adat Jawa, proseis siiraman tiidak seilalu ada. Teirgantung 

peirmiintaan dan keiseipakatan antara tuan rumah deingan piihak peingurus peirniikahan 

 

Pada Gambar 2 menampilkan prosesi siraman sebagai ritus opsional dalam 

perkawinan adat Jawa. Pelaksanaannya bergantung pada permintaan keluarga 

dan kesepakatan dengan pengurus/pemaes, mempertimbangkan kesiapan 

logistik, waktu, dan nilai yang ingin ditekankan. Bila diselenggarakan, siraman 

memurnikan batin calon pengantin serta menyatukan dukungan keluarga 

melalui doa, simbol air, dan wewangian. Di Lampung, bahan bunga dan air 

biasanya menyesuaikan ketersediaan lokal. 

KESIMPULAN 

Perkawinan adat Jawa di Lampung mempertahankan poros makna 

“kemurnian–devosi” melalui rangkaian siraman–midodareni–panggi h–

sungkeman yang meneguhkan kesopanan, penghormatan kepada orang tua, 

serta kesakralan ikatan keluarga. Adaptasi bentuk—bahan lokal (janur, bunga 

kebun), pemadatan durasi, pemindahan lokasi (rumah–gedung–masjid), hingga 

dokumentasi digital—terjadi tanpa menggeser substansi etik dan spiritualnya. 

Dalam konteks rantau, ritus ini juga berfungsi sebagai mesin koordinasi sosial: 

memperkuat gotong royong, menutup jarak psikologis lintas-lokasi Jawa–

Lampung, dan menjaga kesinambungan identitas Jawa di tengah kemajemukan 

Lampung. 

Secara hukum adat, praktik seperti srah-srahan, paningset, asok tukon, 

dan geithok dina tetap menjadi pedoman etika–norma pelaksanaan, namun 

ditafsirkan secara lebih etis ketimbang transaksional (misal asok tukon sebagai 

penghormatan jerih payah orang tua). Dengan demikian, pertanyaan penelitian 

terjawab: tradisi bukan sekadar seremoni, melainkan perangkat etis–komunal 

yang elastis—mampu bernegosiasi dengan ekologi, ekonomi, dan jaringan sosial 

Lampung tanpa kehilangan legitimasinya. 

Kedepan perlu ada pelestarian adaptif berbasis lokal dengan menetapkan 

core sequence minimal—siraman–panggi h–sungkeman—serta modul fleksibel 

(dekor, durasi, lokasi) agar keluarga dapat menyesuaikan sumber daya tanpa 

menggerus makna. Bangun arsip komunitas Lampung–Jawa (wejangan orang 

tua, foto sesaji, naskah doa, urutan prosesi) di repositori digital RW/kelurahan 

dengan persetujuan para pihak, lalu integrasikan materi literasi budaya ke 

pendidikan pranikah KUA/masjid, sekolah, dan sanggar seni di Bandar 

Lampung, Metro, serta sentra transmigrasi. Perkuat transfer pengetahuan 

melalui pelatihan pemaes/pinandhita muda (mentoring, magang prosesi, 



57 

 

kurikulum simbol–etika–protokol), selenggarakan festival kecil berbasis 

kampung “Pekan Ritus & Keluarga”, dan terapkan panduan etik fotografi–

videografi (zona sakral, perizinan, publikasi). Dorong kolaborasi kebijakan 

dengan Dinas Kebudayaan/Pariwisata untuk guidelines pelestarian adaptif, 

dukungan logistik, dan insentif kegiatan budaya tingkat RT/RW. 

 

REFERENCES / DAFTAR PUSTAKA 

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of globalization. 

University of Minnesota Press. 

Badan Pusat Statistik Provinsi Lampung. (2020). Sensus Penduduk 2020: Hasil 

awal Provinsi Lampung. BPS Provinsi Lampung. 

Bell, C. (1992). Ritual theory, ritual practice. Oxford University Press. 

Douglas, M. (1966). Purity and danger: An analysis of concepts of 

pollution and taboo. Routledge. 

Elmhirst, R. (2001). Resource struggles and the politics of gender: A case study 

of transmigration in Lampung, Indonesia. Environment and Planning D: 

Society and Space, 19(3), 329–348. 

Elmhirst, R. (2007). Tigers and transmigration: Development, globalisation and 

environmental change in Indonesia. Area, 39(4), 465–477. 

Endraswara, S. (2012). Falsafah hidup Jawa: Menggali falsafah, etika, dan tata 

nilai budaya Jawa. Narasi. 

Fox, J. J. (Ed.). (1980). The flow of life: Essays on Eastern Indonesia. Harvard 

University Press. 

Geertz, C. (1960). The religion of Java. University of Chicago Press. 

Geertz, H. (1961). The Javanese family: A study of kinship and socialization. 

Free Press. 

Hardjono, J. S. (1977). Transmigration in Indonesia. Oxford University Press. 

Hariwijaya, M. (2008). Tata cara penyelenggaraan perkawinan adat Jawa. 

Hanggar Kreator. 

Hasan, Z. (2025). Hukum adat: Pernikahan adat Jawa (hlm. 52–56). 

Universitas Bandar Lampung. 

Herusatoto, B. (2008). Simbolisme Jawa. Ombak. 



58 

 

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (Eds.). (1983). The invention of tradition. 

Cambridge University Press. 

Jazeri, M. (2020). Makna tata simbol dalam upacara pengantin Jawa (hlm. 94). 

Akademia Pustaka. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (ed. revisi). Rineka Cipta. 

Kraton Yogyakarta. (n.d.). Laporan pelaksanaan kegiatan penyebaran 

informasi kebudayaan. Kraton Yogyakarta. 

Mulder, N. (1999). Inside Indonesian society: Cultural change in Java. Kanisius. 

Purwadi. (2005). Upacara adat Jawa: Filosofi dan ritual. Pustaka Pelajar. 

Ratawidjaya, T. W. (2006). Upacara perkawinan adat Jawa. Pustaka Sinar 

Harapan. 

Smith-Hefner, N. J. (2007). Youth language, gaul sociability and the new 

Indonesian middle class. Journal of Linguistic Anthropology, 17(2), 184–

203. 

Sumarno. (1999). Jenis-jenis dan makna sesaji pada tahap tarub, majang, dan 

siraman dalam upacara perkawinan di lingkungan Kraton Yogyakarta. 

Dalam Adat perkawinan (Th. 1998/1999). [Penerbit tidak disebutkan]. 

Tirtosudarmo, R. (2019). The politics of migration in Indonesia and beyond. 

Springer. 

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine de 

Gruyter. 

Woodward, M. R. (1989). Islam in Java: Normative piety and mysticism in the 

sultanate of Yogyakarta. University of Arizona Press. 

 


