46

Journal of Education and Humanities (JEH) Terekam Jejak, Copyright © 2025
Vol. 1, Num. 2 2025

https:/ /jpm.terekamjejak.com/index.php/jeh

Author: ] Pauline Enggar Ningtyas

Makna Filosofis Prosesi Siraman dan
Sungkeman pada Pernikahan Adat Jawa di
Lampung

ABSTRACT

Marriage is a widely experienced life stage in which two individuals unite as a family through
contract or custom. This article examines Javanese traditional marriage as a living force of
Indonesian culture, focusing on the prewedding rites of siraman and sungkeman. The study
aims to describe the sequence of preparations before marriage and interpret the meanings
embedded in each procession. Using a descriptive—interpretive ap, roaclf based on textual
sources and cultural accounts, the article clariﬁgs symbols, roles, and values that guide family
relations, respect for elders, and communal harmony. The results show that the siraman ritual
e);presses purification, readiness, and blessings for the couple, while the sungkeman rite enacts
filial devotion, forgiveness, and intergenerational continuity. These findings indicate that
Javanese traditional marriage retains distinctive cultural characteristics that differentiate it
from other traditions, while continuing to adapt to contemporary contexts. The conclusion
affirms that the prewedding processions are not mere formalities but ethical practices that
shape identity, kinship, and social cohesion.

Keywords: Javanese traditional marriage; siraman; sungkeman; ritual symbolism;
Indonesian culture.

ABSTRAK

Perkawinan merupakan tahap kehidupan yang luas dialami, yaitu penyatuan dua individu
dalam satu keluarga melalui kontrak atau adat. Artikel ini mengkajt perkawinan adat Jawa
sebagai kekuatan budaya Indonesia yang hidup, dengan fokus pada ritus pranikah siraman
dan sungkeman. Tujuan penelitian adalah mendeskripsikan urutan persiapan sebelum
pernikahan serta menafsirkan makna yang melekat pada setiap prosesi. Melalui pendekatan
deskriptifinterpretatif berbasis sumber tekstual dan kesaksian kultural, artikel menjelaskan
simbol, peran, dan nilai yang menuntun relasi keluarga, penghormatan kepada orang tua, dan
harmoni komunal. Hasil menunjukkan bahwa siraman memaknai penyucian, kesiapan, dan
doa restu bagi calon pengantin, sedangkan sungkeman merepresentasikan bafti anak,
permohonan maaf, dan kesinambungan antargenerasi. Temuan ini menegaskan bahwa
perkawinan adat Jawa memiliki karagteristik kultural yang khas dan membedakannya dari
tradisi lain, sekaligus tetap adaptif terhadap konteks kekinian. Disimpulkan bahwa prosesi
iranikah bukan sekadar formalitas, melainkan praktik etis yang membentuk identitas,
ekerabatan, dan kohesi sosial.

Kata Kunc: Perkawinan adat Jawa; siraman; sungkeman; simbolisme ritual; budaya Indonesia.


https://jpm.terekamjejak.com/index.php/jeh

47

PENDAHULUAN

Perkawinan adalah konsekuensi budaya yang nyaris universal, namun
bentuk, tata makna, dan fungsi sosialnya selalu dikondisikan oleh ekologi,
agama, dan sejarah lokal. Dalam masyarakat Jawa, perkawinan dipahami sebagai
peristiwa sakral yang mematri relasi manusia—kosmos melalui rangkaian ritus
transisi yang juga menjadi pedagogi moral antargenerasi. Kerangka itu
menegaskan bahwa seremoni bukan sekadar “adat”, melainkan teknologi
simbolik untuk menata harmoni dan tata krama keluarga dalam jangka panjang
(Geertz, 1960; Geertz, 1961; Koentjaraningrat, 2009).

Ritus dalam pengertian antropologis bukan sekadar pertunjukan tradisi,
melainkan perangkat tindakan yang menata dan menegosiasikan makna kolektif
dalam kehidupan seharihari. Ia menyusun koreografi gestur, ujaran, dan benda
simbolik yang mengikat pengalaman individu dengan tatanan sosial, sehingga
perubahan status tidak hanya diakui, tetapi juga dirasakan secara emosional dan
etis. Perspektif ini membantu melihat daya kerja upacara perkawinan melampaui
atribut dekoratifnya (Bell, 1992).

Kerangka ritus peralihan menjelaskan perubahan identitas lajang menjadi
pasangan melalui fase pemisahan, ambang, dan penggabungan kembali. Dengan
menautkan simbol, gestur, dan ujaran sebagai struktur makna, kerangka ini
menunjukkan bagaimana ritus menstabilkan tatanan sosial sekaligus memberi
ruang negosiasi nilai. Dalam konteks perkawinan Jawa, pola tersebut mengelola
ketegangan antara kewajiban keluarga dan otonomi personal calon pengantin
(Turner, 1969; Douglas, 1966).

Dua ritus pranikah yang esensial siraman dan sungkeman melingkarkan
poros “kemurnian—devosi”. Air siraman menandai katarsis, kesiapan, dan
legitimasi moral, sementara gestur sungkeman mengartikulasikan bakti,
permohonan maaf, dan restu orang tua. Dibaca sebagai “teks kultural”, keduanya
memadukan etika, estetika, dan kosmologi yang menata relasi antaranggota
keluarga serta komunitas, termasuk saat tradisi beradaptasi dengan konteks
migrasi (Herusatoto, 2008; Endraswara, 2012; Purwadi, 2005).

Konteks Lampung signifikan karena sejak era kolonial hingga Orde Baru
wilayah ini menjadi tujuan wutama migrasi/transmigrasi orang Jawa.
Perpindahan itu membentuk konsentrasi komunitas Jawa di desa—kota dan
melahirkan ekologi sosial baru, tempat adat dinegosiasikan dengan lingkungan,
struktur ekonomi, dan relasi antaretnik. Data kependudukan menunjukkan
keberlanjutan bobot demografis komunitas ini di tingkat provinsi, yang relevan



48

bagi reproduksi ritus pernikahan (Hardjono, 1977; Tirtosudarmo, 2019; Badan
Pusat Statistik Provinsi Lampung, 2020).

Migrasi tidak hanya memindah lokasi praktik adat, tetapi juga memicu
heritagization penataan ulang tradisi sebagai warisan. Proses ini menyaring
unsurunsur yang dipertahankan, dimodifikasi, atau disubstitusi, sesuai sumber
daya, audiens, dan rezim makna setempat. Dengan begitu, tradisi bertahan
melalui inovasi terarah tanpa memutus genealoginya; inilah dinamika yang
sering luput jika ritus dipandang beku (Appadurai, 1996).

Dalam lanskap Lampung, siraman-sungkeman beroperasi sebagai
jangkar identitas Jawa sekaligus ruang negosiasi antaretnik, agama, dan
generasi. Pengalaman rantau memodifikasi estetika dan logistik air, tanaman,
ruang upacara tetapi mempertahankan inti makna kemurnian dan devosi.
Jejaring keluarga lintaspulau juga membuat ritus menjadi momen pertemuan
sosial yang memperbarui solidaritas dan modal sosial komunitas (Elmhirst,
2001; Elmbhirst, 2007).

Proses pewarisan adat di wilayah penerima migrasi sering berjalan
melalui “invention of tradition” yang sah secara sosial. Inovasi bentuk ringkasnya
prosesi, perubahan lokasi, atau integrasi unsur lokal tidak menghapus legitimasi,
justru mengokohkan relevansi. Dengan demikian, kontinuitas dan perubahan
bukan oposisi, melainkan strategi adaptasi tradisi di medan sosial baru
(Hobsbawm & Ranger, 1983; Fox, 1980; Bell, 1992).

Literatur simbolisme menempatkan air, wangiwangian, dan bendabenda
tertentu sebagai penanda kemurnian serta penataan afeksi dalam siraman. Ritus
ini mempersiapkan calon pengantin secara higienis—moral untuk memasuki
rumah tangga, mengubah status sekaligus memusatkan emosi pada kesiapan. Di
Lampung, kondisi ekologis dan bahan lokal menyuplai variasi tanpa melepas
poros makna tersebut (Douglas, 1966; Endraswara, 2012; Herusatoto, 2008).

Dimensi teknis—etik siraman kerap dijelaskan sebagai “tata laku menuju
kesiapan” yang meneguhkan rasa layak—siap menikah melalui doa dan restu
keluarga. Kesadaran akan tahap ini tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga
performatif, karena memobilisasi dukungan sosial dan mengelola ekspektasi
antarkeluarga. Di ruang diaspora, fungsi koordinatif ini makin kentara ketika
keluarga besar tersebar geografis (Purwadi, 2005).

Sungkeman mengartikulasikan etika filial Jawa, pengakuan hutang budi,
permohonan maaf, dan penerimaan restu sebagai simpul rekonsiliasi
antargenerasi. Pada komunitas Jawa Lampung, ritus ini memperkuat kohesi



49

keluarga lintaslokasi (Jawa—Lampung) dan menjadi momen konsolidasi jejaring
sosial perantau. Penguatan afeksi moral inilah yang menopang ketahanan
keluarga di tengah mobilitas dan perubahan ekonomi (Geertz, 1961;
Koentjaraningrat, 2009).

Integrasi adat—agama memberi lapis pemaknaan pada sungkeman, adab,
doa, dan restu beresonansi dengan etika bakti yang diartikulasikan dalam tradisi
Islam Jawa, lalu dihidupi kembali di ruang migrasi. Di Lampung, resonansi ini
mempertemukan sumber legitimasi lokal dan religius sehingga ritus tetap
bernilai publik dan privat sekaligus, tanpa kehilangan akar kosmologisnya
(Elmbhirst, 2001; Tirtosudarmo, 2019; Woodward, 1989).

Perubahan ekonomi, pendidikan, dan mediasi digital memengaruhi gaya
penyelenggaraan ritus. Sebagian keluarga meringkas prosesi, memindah lokasi
(rumah-gedung—masjid), atau menginkorporasi unsur lokal Lampung, tetapi
poros “kemurnian—devosi” tetap menjadi jangkar pemaknaan. Karena itu, yang
berubah terutama wadah dan medium representasi, bukan matriks maknanya
(Mulder, 1999; SmithHefner, 2007; Appadurai, 1996).

Menggeser fokus dari “apa yang dilakukan” ke “bagaimana makna
dinegosiasikan” membuat analisis ritus peka pada performativitas, konteks, dan
pengalaman pelaku. Pendekatan ini relevan untuk membaca ritus pranikah
sebagai praktik hidup yang terus diproduksiulang, alihalih artefak statis yang
semata diarsipkan. Implikasi metodologisnya adalah perlunya mengaitkan tafsir
budaya dengan data pengalaman (Turner, 1969).

Artikel ini menawarkan kebaruan, merumuskan siraman—sungkeman
sebagai pasangan matriks “kemurnian—devosi” pada konteks Jawa—Lampung,
serta menautkannya dengan indikator kesiapan psikososial, kohesi keluarga, dan
keterikatan identitas kultural. Integrasi teori ritus peralihan dengan simbolisme
kemurnian memberi jembatan dari tafsir ke operasionalisasi analitis yang dapat
diuji pada studi lanjutan (Bell, 1992; Douglas, 1966).

Celah riset yang dituju ialah minimnya kajian yang menautkan
pengalaman pelaku dengan kondisi diaspora serta kurangnya indikator terukur
yang menyeberangkan tafsir kultural ke pengukuran sosial. Lampung
menyediakan laboratorium sosial ideal untuk menguji ulang proposisi tersebut
secara konseptual dan empiris melalui peta indikator yang peka budaya (Geertz,
1960; Hobsbawm & Ranger, 1983; Fox, 1980).

Masalah penelitian ini dan yang akan diuraikan (1) bagaimana struktur
makna siraman-sungkeman diproduksi dan diinterpretasi keluarga Jawa di



50

Lampung; (2) bagaimana kedua ritus bekerja sebagai mekanisme etika keluarga,
rekonsiliasi, dan kesiapan psikososial dalam konteks migrasi; (3) bagaimana
intensitas partisipasi dan keterlibatan emosional berkorelasi dengan keterikatan
identitas kultural generasi muda Jawa Lampung. Perumusan ini menempatkan
Lampung sebagai medan wuji teoretik dan praksis (Geertz, 1961;
Koentjaraningrat, 2009; Purwadi, 2005).

Tujuan artikel ini ditulis, yaitu (1) menjelaskan struktur makna dan fungsi
siraman-sungkeman dalam perkawinan adat Jawa pada konteks masyarakat
Jawa di Lampung; (2) menganalisis bagaimana keduanya bekerja sebagai
mekanisme etika keluarga, rekonsiliasi, dan kesiapan psikososial di ruang
migrasi; (3) merumuskan proposisi yang dapat diuji mengenai hubungan
partisipasi ritus dan keterikatan identitas kultural generasi muda Jawa Lampung
dengan penopang teoretik ritus peralihan, simbolisme kemurnian, dan studi
keluarga Jawa (Mulder, 1999; SmithHefner, 2007; Appadurai, 1996).

METODE PENELITIAN

Penelitian menggunakan desain kualitatif deskriptif—interpretatif untuk
menangkap makna, praktik, dan negosiasi simbolik dalam ritus siraman-
sungkeman pada komunitas Jawa di Lampung. Unit analisis adalah keluarga
yang melaksanakan pernikahan adat Jawa dalam 24 bulan terakhir, beserta
pelaku kunci (pemaes/pinandhita, tetua, orang tua). Pemilihan informan
dilakukan secara purposive lalu dikembangkan dengan snowball hingga
informasi jenuh (saturation). Kepatuhan etik dijaga melalui informed consent
tertulis, anonimisasi, dan penyimpanan data yang aman (Sugiyono, 2019;
Creswell & Poth, 2018; Lincoln & Guba, 1985).

Tiga instrumen utama digunakan. (1) Panduan wawancara
semiterstruktur berisi blok pertanyaan tentang urutan prosesi, simbol (air,
wewangian, busana), doa/petuah, pengalaman emosi, dan negosiasi tradisi—
konteks lokal Lampung. (2) Format dokumentasi (lembar protokol) untuk
menata bukti tertulis dan visual, undangan, susunan acara, narasi pemaes, foto
ruang/alat, serta catatan lapangan. (3) Matriks studi pustaka untuk menelusuri
dan membandingkan temuan dengan kajian terdahulu terkait ritual Jawa,
diaspora, dan keluarga. Instrumen diuji kelayakan isi lewat expert judgment
dua/ tiga pakar adat/antropologi budaya (Sugiyono, 2019; Merriam & Tisdell,
2016; Creswell & Poth, 2018).

Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam (+45—-60 menit per
informan; direkam dengan izin), observasi partisipan/terlibat saat prosesi



51

(pengambilan foto/ audio secukupnya tanpa mengganggu jalannya ritual), serta
dokumentasi artefak acara. Transkrip dibuat verbatim dan segera diperkaya
catatan lapangan tebal (thick description). Triangulasi dilakukan lintassumber
(mempelai, orang tua, pemaes), lintasmetode (wawancara—observasi—
dokumen), dan lintaswaktu (pra, saat, pasca prosesi). Manajemen data mengikuti
alur rapi, penamaan berkas anonim, versioning, dan audit trail harian untuk
menjaga keterlacakan proses (Sugiyono, 2019; Miles, Huberman, & Saldana,
2014; Lincoln & Guba, 1985).

Analisis dilakukan secara tematik dengan siklus tiga serangkai,
kondensasi data (pengodean terbuka—poros—selektif), penyajian data (tabel,
framework matrix, peta tema “kemurnian—devosi-rekonsiliasi”), dan
penarikan/verifikasi kesimpulan secara iteratif. Validitas/kredibilitas dijaga
lewat member checking terbatas, peer debriefing, dan audit trail; dependabilitas
dipastikan melalui jejak keputusan analitis dan memo reflektif peneliti. Hasil
disajikan dalam narasi etnografis ringkas, kutipan kunci beranonim, dan skema
visual alur prosesi, untuk memfasilitasi generalisasi analitik terhadap konteks
masyarakat Jawa di Lampung (Miles et al., 2014; Lincoln & Guba, 1985; Creswell
& Poth, 2018).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Bagian ini memaparkan anatomi praktik perkawinan adat Jawa di
Lampung dengan menautkan deskripsi lapangan dan rujukan adat. Fokusnya
pada bagaimana urutan prosesi—dari pembicaraan hingga puncak—
dipertahankan, sementara bentuknya menyesuaikan ekologi, demografi, dan
jejaring sosial setempat. Dengan merujuk pengalaman keluarga perantau dan
pemaes, kita menilai mana elemen yang dianggap inti, mana yang dapat
diringkas, serta bagaimana negosiasi makna terjadi tanpa menggerus legitimasi
simbolik tradisi. Kerangka analitis menempatkan siraman—midodareni—panggi
h—sungkeman sebagai poros kemurnian—devosi, sambil menyorot adaptasi
bahan lokal, durasi, lokasi, dan tata krama dokumentasi.

A. Struktur, Tahapan, dan Variasi Praktik di Lampung

Rangkaian perkawinan adat Jawa di Lampung pada dasarnya mengikuti
pola umum Jawa pembicaraan, kesaksian/lamaran, siaga, rangkaian upacara,
hingga puncak namun ia beradaptasi dengan ekologi dan demografi lokal
provinsi ini. Di kampung transmigrasi dan kawasan periurban, rapat
“kumbakarkanan” melibatkan perangkat lingkungan serta tetangga lintasetnik
untuk memastikan gotong royong, logistik, dan keamanan acara. Adaptasi ini



52

menjaga marwah simbolik tanpa meninggalkan pedoman tradisional
(Hariwijaya, 2008; Ratawidjaya, 2006; Hasan, 2025).

Pada babak pembicaraan—kesaksian, srahsrahan, paningset, asok tukon,
dan penentuan hari baik (geithok dina) tetap dijalankan, tetapi paket barang dan
tata ucap disesuaikan kemampuan ekonomi rumah tangga Lampung (misalnya
bahan kebun setempat). Narasumber 1 (pemaes) menjelaskan, “Isi srahsrahan
tidak baku; yang utama niat, fungsi simbol, dan mufakat keluarga.” Pola ini
sejalan dengan fleksibilitas adat selama nilai intinya terpelihara (Hariwijaya,
2008; Kraton Yogyakarta, n.d.; Hasan, 2025).

Tahap siaga (sedhahan—kumbakarkanan) berfungsi sebagai manajemen
sosial, pembagian kerja pawon, penataan tarub, dan koordinasi lintaskerabat
Jawa—Lampung. Di beberapa kelurahan padat, daftar kerja dibuat lebih rinci
untuk mengatur arus tamu dan dokumentasi keluarga perantau. Hal ini
menegaskan fungsi ritus sebagai mesin koordinasi komunitas, bukan sekadar
pertunjukan (Ratawidjaya, 2006; Kraton Yogyakarta, n.d.; Hariwijaya, 2008).

Pada rangkaian upacara (majang, cethik geni, pasang tarub, pasang
tuwuhan, kembar mayang, singkeran, siraman, adol dawet, midodareni),
material dekoratif sering bersumber dari kebun lokal (janur/daun kelapa, bunga
setempat), sedangkan format dokumentasi memanfaatkan perangkat audiovisual
modern. Narasumber 2 (orang tua mempelai) mengatakan, “Bunganya dari
kebun sendiri; yang penting ada tuwuhan dan janur.” Observasi ini konsisten
dengan pedoman tata cara yang menekankan makna atas bentuk (Hariwijaya,
2008; Sumarno, 1999; Kraton Yogyakarta, n.d.).

Puncak acara ijab dan panggi h tetap memuat buncalan gantal, ngidak
endhog, sinduran, bobot timbang, minum rujak degan, kacar kucur, dulangan,
dan sungkeman. Beberapa keluarga Lampung memadatkan durasi untuk
efisiensi, tetapi menjaga urutan kunci. Narasumber 3 (mempelai) menegaskan,
“Prosesi kami ringkas, tapi sungkeman tidak boleh hilang; di situ restu orang tua
diikrarkan.” Penekanan pada urutan inti selaras dengan rujukan tradisional
(Ratawidjaya, 2006; Hariwijaya, 2008; Hasan, 2025).

B. Makna Simbolik dan Ekologi Sosial Lampung

Siraman dibaca sebagai pemurnian dan penataan afeksi menjelang

pengikatan sakral. Air, wewangian, dan alat siraman menandai kesiapan

lahirbatin mempelai serta reposisi habitus menuju rumah tangga baru. Di
Lampung, sumber air dan bunga menyesuaikan ketersediaan setempat, tanpa



53

menggeser poros makna “bersih—siap—direstui” (Sumarno, 1999; Mohammad
Jazeri, 2020; Hariwijaya, 2008).

Dari sisi psikososial, siraman menurunkan kecemasan dan menyatukan
keluarga besar. Narasumber 3 menyebut, “Saat air pertama disiram ibu, rasa
cemas turun seperti beban terangkat.” Resonansi emosi—etika ini menegaskan
fungsi siraman sebagai reset afektif menjelang akad, sebagaimana digarisbawahi
tafsir simbolik dan tata laku upacara (Mohammad Jazeri, 2020; Sumarno, 1999;
Hariwijaya, 2008).

Sungkeman mengekspresikan bakti anak, permohonan maaf, dan
penerimaan restu; pada keluarga diaspora Jawa di Lampung, ritus ini kerap
menjadi “jembatan” lintaslokasi saat kerabat hadir dari Jawa atau tersambung
daring. Fokus pada gestur tubuh, teks doa, dan air mata sebagai indeks emosional
sejalan dengan uraian makna simbolik upacara (Ratawidjaya, 2006; Hasan,
2025; Mohammad Jazeri, 2020).

Simbol tuwuhan, kembar mayang, janur, dan kacar kucur ditakwil ulang
mengikuti ekonomi lokal Lampung (pertanian, perkebunan). Narasumber 1
tanggung jawab dan kecukupan.” Pembacaan ini paralel dengan kajian sesaji
pada tahap tarub—majang—siraman yang menekankan relasi antarunsur, bukan
benda tunggal (Sumarno, 1999; Kraton Yogyakarta, n.d.; Hariwijaya, 2008).

Secara demografis, konsentrasi komunitas Jawa di sejumlah
kabupaten/kota Lampung menopang reproduksi ritus antargenerasi dengan
konfigurasi keluarga inti/luas yang tersebar (perantau—urban—desa). Data
kependudukan memperlihatkan keberlanjutan proporsi penduduk Jawa di
provinsi ini, yang berkelindan dengan vitalitas praktik adat (Badan Pusat
Statistik Provinsi Lampung, 2020; Hasan, 2025; Hariwijaya, 2008).

C. Negosiasi Tradisi, dan Identitas Konseptual

Temuan mendukung, siraman memediasi rasa “siap—layak menikah”
melalui penguatan emosi positif (lega, tenang) dan pengakuan sosial (hadirnya
keluarga inti), meski bentuk materialnya beradaptasi dengan sumber daya lokal.
Narasumber 3 menegaskan “lebih siap setelah siraman,” selaras dengan tafsir
simbolik dan praktik lapangan (Mohammad Jazeri, 2020; Sumarno, 1999;
Hariwijaya, 2008).

Sungkeman memperkuat kohesi keluarga dan etika filial melalui performa
maaf-restu, terutama pada keluarga perantau yang terpisah jarak. Narasumber
2 menyatakan, “Sungkeman itu puncak pesan orang tua dipatri di situ.” Ini



54

sejalan dengan rujukan adat dan penjelasan hukum adat kontemporer
(Ratawidjaya, 2006; Hasan, 2025; Kraton Yogyakarta, n.d.).

Dukungan tampak pada keterkaitan antara intensitas partisipasi/
keterlibatan emosional dalam siraman-sungkeman dan keterikatan identitas
Jawa. Mempelai yang menjalani rangkaian penuh cenderung menyebut dirinya
“lebih nyambung” dengan akar keluarga, sementara yang memadatkan prosesi
tetap mempertahankan inti simbol—-etikanya. Ini konsisten dengan kelenturan
tradisi sepanjang poros makna terjaga (Hariwijaya, 2008; Hasan, 2025;
Sumarno, 1999).

Negosiasi bentuk tampak pada pemadatan durasi, pemindahan lokasi
(rumah-gedung—masjid), dan penggunaan musik/dekor lokal; namun narasi
pokok dijaga melalui pidato pemaes dan wejangan orang tua. Narasumber 1
menambahkan, “Kalau waktu sempit, kami pilah inti, siraman, panggi h,
sungkeman.” Pemilahan ini sejalan dengan prinsip menjaga “isi” di atas “kulit”
(Kraton Yogyakarta, n.d.; Hariwijaya, 2008; Ratawidjaya, 2006).

Dalam praktik asok tukon, keluarga di Lampung menekankan makna etis
penghormatan atas jerih payah orang tua ketimbang transaksi ekonomi;
nominalnya dinegosiasi menjadi dukungan logistik (kebutuhan resepsi). Tafsir
ini sesuai dengan penjelasan hukum adat yang menempatkan substansi di atas
literalitas (Hasan, 2025; Hariwijaya, 2008; Ratawidjaya, 2006).

Kajian sesaji memperlihatkan kesinambungan tanda, janur, bunga, dan
air diambil dari kebun/ pasar lokal, menumbuhkan rasa memiliki dan partisipasi
tetangga lintasetnik. Sumarno menekankan makna relasional sesaji; praktik
Lampung memperkuat argumen ini melalui sumber bahan lokal tanpa mengubah
pesan simbolik (Sumarno, 1999; Hariwijaya, 2008; Kraton Yogyakarta, n.d.).

Secara institusional, beberapa keluarga merujuk Kraton Yogyakarta untuk
menjustifikasi pilihan urutan inti ketika terjadi beda tafsir, sehingga konflik
interpretasi dapat diminimalkan. Rujukan otoritatif ini membantu menjaga batas
minimum prosesi yang dianggap sah sesuai tradisi (Kraton Yogyakarta, n.d.;
Ratawidjaya, 2006; Hasan, 2025).

Pada tataran komunitas, ritus berfungsi sebagai penguat modal sosial,
gotong royong pawon, dokumentasi digital untuk kerabat jauh, serta rapat siaga
lintasetnik memperluas dampak ritus dari domestik ke komunal. Dengan
demikian, upacara menjadi wahana integrasi sosial dan pelestarian budaya lokal
(Hariwijaya, 2008; Hasan, 2025; Ratawidjaya, 2006).



55

Akhirnya, implikasi praktis di Lampung, (1) pertahankan subrangkaian
inti (siraman—-sungkeman—panggi h), (2) beri ruang adaptasi bahan/format
sesuai sumber daya lokal, dan (3) dokumentasikan wejangan orang tua sebagai
pusaka keluarga. Strategi ini menjaga kesinambungan makna sembari membuka
inovasi kultural yang kontekstual (Hariwijaya, 2008; Hasan, 2025; Kraton
Yogyakarta, n.d.).

Pada Gambar 1 (di bawah ini) menampilkan prosesi majang, yakni
menghias rumah pemangku hajat menjelang pernikahan adat Jawa. Tujuannya
membangun suasana sakral, mengarahkan alur tamu, dan menandai kesiapan
hajatan. Elemen yang lazim: janur, bunga, kain, merepresentasikan kesuburan
dan keselamatan. Penataan mengikuti denah rumabh serta arus prosesi (siraman—
midodareni—panggi h). Di Lampung, bahan dekorasi sering diambil dari kebun
sekitar untuk menekan biaya sekaligus menonjolkan identitas lokal.

Gambarl. Majang artinya menghias. Dalam rangkaian upacara perhelatan perkawinan,

majang berarti menghias rumah pemangku hajat.




56

Gambar 2. Dalam tradisi adat Jawa, proses siraman tidak selalu ada. Tergantung
permintaan dan kesepakatan antara tuan rumah dengan pihak pengurus pernikahan

Pada Gambar 2 menampilkan prosesi siraman sebagai ritus opsional dalam
perkawinan adat Jawa. Pelaksanaannya bergantung pada permintaan keluarga
dan kesepakatan dengan pengurus/pemaes, mempertimbangkan kesiapan
logistik, waktu, dan nilai yang ingin ditekankan. Bila diselenggarakan, siraman
memurnikan batin calon pengantin serta menyatukan dukungan keluarga
melalui doa, simbol air, dan wewangian. Di Lampung, bahan bunga dan air
biasanya menyesuaikan ketersediaan lokal.

KESIMPULAN

Perkawinan adat Jawa di Lampung mempertahankan poros makna
“kemurnian—devosi” melalui rangkaian siraman-midodareni—-panggi h—
sungkeman yang meneguhkan kesopanan, penghormatan kepada orang tua,
serta kesakralan ikatan keluarga. Adaptasi bentuk—bahan lokal (janur, bunga
kebun), pemadatan durasi, pemindahan lokasi (rumah—-gedung—masjid), hingga
dokumentasi digital—terjadi tanpa menggeser substansi etik dan spiritualnya.
Dalam konteks rantau, ritus ini juga berfungsi sebagai mesin koordinasi sosial:
memperkuat gotong royong, menutup jarak psikologis lintas-lokasi Jawa—
Lampung, dan menjaga kesinambungan identitas Jawa di tengah kemajemukan
Lampung.

Secara hukum adat, praktik seperti srah-srahan, paningset, asok tukon,
dan geithok dina tetap menjadi pedoman etika—norma pelaksanaan, namun
ditafsirkan secara lebih etis ketimbang transaksional (misal asok tukon sebagai
penghormatan jerih payah orang tua). Dengan demikian, pertanyaan penelitian
terjawab: tradisi bukan sekadar seremoni, melainkan perangkat etis—komunal
yang elastis—mampu bernegosiasi dengan ekologi, ekonomi, dan jaringan sosial
Lampung tanpa kehilangan legitimasinya.

Kedepan perlu ada pelestarian adaptif berbasis lokal dengan menetapkan
core sequence minimal—siraman—panggi h—sungkeman—serta modul fleksibel
(dekor, durasi, lokasi) agar keluarga dapat menyesuaikan sumber daya tanpa
menggerus makna. Bangun arsip komunitas Lampung—Jawa (wejangan orang
tua, foto sesaji, naskah doa, urutan prosesi) di repositori digital RW/kelurahan
dengan persetujuan para pihak, lalu integrasikan materi literasi budaya ke
pendidikan pranikah KUA/masjid, sekolah, dan sanggar seni di Bandar
Lampung, Metro, serta sentra transmigrasi. Perkuat transfer pengetahuan
melalui pelatihan pemaes/pinandhita muda (mentoring, magang prosesi,



57

kurikulum simbol-etika—protokol), selenggarakan festival kecil berbasis
kampung “Pekan Ritus & Keluarga”, dan terapkan panduan etik fotografi—
videografi (zona sakral, perizinan, publikasi). Dorong kolaborasi kebijakan
dengan Dinas Kebudayaan/Pariwisata untuk guidelines pelestarian adaptif,
dukungan logistik, dan insentif kegiatan budaya tingkat RT/RW.

REFERENCES / DAFTAR PUSTAKA

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of globalization.
University of Minnesota Press.

Badan Pusat Statistik Provinsi Lampung. (2020). Sensus Penduduk 2020: Hasil
awal Provinsi Lampung. BPS Provinsi Lampung.

Bell, C. (1992). Ritual theory, ritual practice. Oxford University Press.
Douglas, M. (1966). Purity and danger: An analysis of concepts of
pollution and taboo. Routledge.

Elmhirst, R. (2001). Resource struggles and the politics of gender: A case study
of transmigration in Lampung, Indonesia. Environment and Planning D:
Society and Space, 19(3), 329-348.

Elmbhirst, R. (2007). Tigers and transmigration: Development, globalisation and
environmental change in Indonesia. Area, 39(4), 465-477.

Endraswara, S. (2012). Falsafah hidup Jawa: Menggali falsafah, etika, dan tata
nilai budaya Jawa. Narasi.

Fox, J. J. (Ed.). (1980). The flow of life: Essays on Eastern Indonesia. Harvard
University Press.

Geertz, C. (1960). The religion of Java. University of Chicago Press.

Geertz, H. (1961). The Javanese family: A study of kinship and socialization.
Free Press.

Hardjono, J. S. (1977). Transmigration in Indonesia. Oxford University Press.

Hariwijaya, M. (2008). Tata cara penyelenggaraan perkawinan adat Jawa.
Hanggar Kreator.

Hasan, Z. (2025). Hukum adat: Pernikahan adat Jawa (hlm. 52-56).
Universitas Bandar Lampung.

Herusatoto, B. (2008). Simbolisme Jawa. Ombak.



58

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (Eds.). (1983). The invention of tradition.
Cambridge University Press.

Jazeri, M. (2020). Makna tata simbol dalam upacara pengantin Jawa (hlm. 94).
Akademia Pustaka.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (ed. revisi). Rineka Cipta.

Kraton Yogyakarta. (n.d.). Laporan pelaksanaan kegiatan penyebaran
informasi kebudayaan. Kraton Yogyakarta.

Mulder, N. (1999). Inside Indonesian society: Cultural change in Java. Kanisius.
Purwadi. (2005). Upacara adat Jawa: Filosofi dan ritual. Pustaka Pelajar.

Ratawidjaya, T. W. (2006). Upacara perkawinan adat Jawa. Pustaka Sinar
Harapan.

Smith-Hefner, N. J. (2007). Youth language, gaul sociability and the new
Indonesian middle class. Journal of Linguistic Anthropology, 17(2), 184—
203.

Sumarno. (1999). Jenis-jenis dan makna sesaji pada tahap tarub, majang, dan
siraman dalam upacara perkawinan di lingkungan Kraton Yogyakarta.
Dalam Adat perkawinan (Th. 1998/1999). [Penerbit tidak disebutkan].

Tirtosudarmo, R. (2019). The politics of migration in Indonesia and beyond.
Springer.

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine de
Gruyter.

Woodward, M. R. (1989). Islam in Java: Normative piety and mysticism in the
sultanate of Yogyakarta. University of Arizona Press.



