
72 
 

Journal of Education and Humanities (JEH) Terekam Jejak, Copyright © 2025 

Vol. 1 Num 2 2025 

https://jpm.terekamjejak.com/index.php/jeh  

Author: Reza Andika Syahputra , Zainudin Hasan 

 

Makna dan Nilai Sosial dalam Prosesi 

Perkawinan Adat Lampung   

ABSTRACT 

This descriptive qualitative study examines the traditional wedding procession of the Lampung 

people through anthropological and sociological lenses. Findings show that each ceremonial 

form—hibal serba, bumbang aji, tar padang, cacak manuk, and sebambangan—carries distinct 

symbolic meanings tied to social ethics and cosmology. Common stages such as ngukhak muli 

mekanai, ngantat jujur, sesan, begawi, and cangget agung encode values of deliberation 

(musyawarah), respect for women, reciprocity, and communal solidarity. Comparative 

analysis between Saibatin and Pepadun traditions highlights differences in stratification, ritual 

emphasis, and the performative roles of kin groups, while underscoring shared principles of 

honor and consensus. Customary leaders emerge as pivotal cultural brokers who steward ritual 

knowledge, arbitrate norms, and adapt practices to contemporary contexts without eroding 

core meanings. The study contributes a nuanced account of Lampung marriage symbolism, 

clarifies stage-by-stage functions within the rite of passage, and demonstrates how customary 

authority sustains cultural continuity amid social change.paragraph. 

Keyword: Traditional marriage; Lampung; cultural symbols; customary leaders; Saibatin–

Pepadun. 

 

ABSTRAK 

Studi kualitatif deskriptif ini menelaah prosesi perkawinan adat Lampung dengan pendekatan 

antropologi dan sosiologi. Hasil penelitian menunjukkan setiap bentuk upacara—hibal serba, 

bumbang aji, tar padang, cacak manuk, dan sebambangan—memiliki makna simbolik yang 

berkelindan dengan etika sosial dan kosmologi. Tahapan umum seperti ngukhak muli mekanai, 

ngantat jujur, sesan, begawi, dan cangget agung memuat nilai musyawarah, penghormatan 

terhadap perempuan, timbal balik, dan solidaritas komunal. Perbandingan antara tradisi 

Saibatin dan Pepadun menyoroti perbedaan stratifikasi, penekanan ritual, serta peran 

performatif kekerabatan, namun tetap menunjukkan prinsip bersama tentang kehormatan dan 

konsensus. Pemimpin adat tampil sebagai perantara budaya yang menjaga pengetahuan ritus, 

menegakkan norma, dan menyesuaikan praktik dengan konteks mutakhir tanpa mengikis 

makna inti. Studi ini menyajikan pemaknaan rinci atas simbolisme perkawinan Lampung, 

memperjelas fungsi tiap tahap dalam ritus peralihan, serta menunjukkan bagaimana otoritas 

adat menopang keberlanjutan budaya di tengah perubahan sosial. 

Kata Kunci: Perkawinan adat; Lampung; simbol budaya; pemimpin adat; Saibatin–Pepadun. 



73 
 

PENDAHULUAN 

Indonesia dikenal sebagai negara kepulauan dengan keberagaman etnik, 

bahasa, dan sistem sosial yang menjadikan adat perkawinan sebagai pranata 

kunci reproduksi budaya. Keberagaman tersebut menuntut analisis yang sensitif 

terhadap konteks lokal dan struktur nilai yang mengikat komunitas. Dalam 

bingkai antropologi perkawinan adat dipahami bukan sekadar kontrak sosial, 

melainkan “ritus peralihan” yang memadukan simbol, norma, dan otoritas. 

Kerangka ini menjadi landasan untuk memaknai kompleksitas perkawinan adat 

Lampung dalam studi ini (Koentjaraningrat, 2009; Soelaiman, 2011). 

Masyarakat Lampung tersusun atas dua rumpun adat utama, Saibatin dan 

Pepadun, dengan perbedaan filosofi, stratifikasi, dan tata kelola ritus. Saibatin 

cenderung hierarkis dan aristokratis, sementara Pepadun lebih egaliter dan 

deliberatif. Perbedaan ini memperkaya medan analisis simbolik ritual 

perkawinan (Wirawan, 2015; Sunarmi, 2015). 

State of the art penelitian perkawinan Lampung banyak memetakan 

tahapan prosesi dan deskripsi simbolik, tetapi relatif kurang pada pemodelan 

relasi simbol–fungsi sosial lintas dua rumpun adat. Literatur yang ada jarang 

mengintegrasikan semiotika kultural dengan indikator kohesi sosial yang terukur 

di tingkat komunitas. Kajian terdahulu juga terbatas dalam menguji peran 

“broker” adat sebagai mediator adaptasi tradisi di tengah modernisasi. 

Kekosongan inilah yang hendak diisi melalui pendekatan interpretatif-fungsional 

yang kami ajukan (Geertz, 1973; Rahayu, 2018; Setiawan, 2017). 

Kebaruan (novelty) artikel ini adalah membangun peta simbol–fungsi dan 

merumuskan indeks solidaritas ritual (ISR) yang diturunkan dari tahapan dan 

perangkat simbolik prosesi. Model disusun dengan menjahit tradisi interpretatif 

Geertz, fungsionalisme Durkheim, dan dinamika liminalitas Turner. Kami juga 

menautkan fungsi instrumental budaya sebagaimana ditegaskan Malinowski 

untuk melihat keberlangsungan pranata. Integrasi tiga tradisi teori ini jarang 

diaplikasikan secara komparatif pada Saibatin–Pepadun (Durkheim, 

1912/1995; Turner, 1969; Malinowski, 1944). 

Prosesi seperti hibal serba, bumbang aji, tar padang, cacak manuk, dan 

sebambangan dibaca sebagai teks budaya yang mengandung skema moral 

kolektif yang mewujud pada penghormatan terhadap perempuan, musyawarah, 

gotong royong, serta kesanggupan membangun rumah tangga secara lahir dan 

batin (Rahayu, 2018, hlm. 91). Tahapan umum ngukhak muli mekanai, ngantat 

jujur, sesan, begawi, hingga cangget agung memuat nilai-nilai etik yang 



74 
 

menautkan simbol, norma, dan otoritas adat (Koentjaraningrat, 2009, hlm. 45). 

Simbol material seperti tapis dan jujur memediasi distribusi kehormatan dan 

reciprocity antar-keluarga sebagai modal simbolik komunitas (Setiawan, 2017). 

Penautan simbol-aksi-nilai inilah yang kami ukur secara konseptual dalam 

indeks solidaritas ritual (ISR) (Rahayu, 2018; Setiawan, 2017). 

Kegiatan upacara yang melibatkan masyarakat luas termasuk tokoh adat 

dan warga sekitar menjadikan perkawinan adat sebagai peristiwa komunal yang 

memperkuat kohesi sosial serta menegaskan peran institusi adat dalam 

kehidupan bermasyarakat (Hasan, 2025). Dari perspektif sosiologi agama, ritual 

berfungsi sebagai “lem sosial” yang menyatukan anggota masyarakat dalam nilai 

bersama dan solidaritas kolektif (Durkheim, 1912, hlm. 45). Dengan demikian, 

keberlangsungan prosesi berelasi dengan stabilitas sosial dan legitimasi norma 

komunal (Hasan, 2025; Durkheim, 1912). 

Dalam konteks tersebut penyimbang atau pemimpin adat berperan 

sebagai kurator makna dan arbiter norma yang menegosiasikan kepentingan 

keluarga dan komunitas (Koentjaraningrat, 2009). Mereka menata perangkat 

simbolik agar selaras dengan etos komunitas dan perubahan sosial tanpa 

menghilangkan makna inti (Geertz, 1973). Bukti kontemporer tentang mediasi 

simbolik juga tampak dalam praktik komunikasi budaya di Lampung—mulai dari 

strategi branding kuliner lokal hingga wacana estetika populer—yang 

menunjukkan bagaimana simbol dan identitas dinegosiasikan di ruang publik 

(Farhan et al., 2025; Prameswari et al., 2025). Temuan tersebut memperkuat 

argumen bahwa otoritas adat bekerja berdampingan dengan ekologi komunikasi 

modern untuk menjaga vitalitas makna (Nirmala et al., 2025). 

Secara metodologis penelitian ini memakai desain deskriptif kualitatif 

dengan elemen etnografi mini. Teknik mencakup observasi partisipan terbatas, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi artefak ritual. Analisis mengikuti alur 

reduksi–display–verifikasi (Creswell, 2013; Miles, Huberman, & Saldaña, 2014; 

Spradley, 1980). 

Untuk menjaga ketertelusuran kami menyusun kode-buku simbol yang 

memetakan objek, tindakan, ujaran, dan setting. Setiap unit dianotasi makna 

denotatif-konotatif serta fungsi sosial yang diasumsikan. Agregasi unit 

membentuk matriks peta simbol–fungsi lintas Saibatin–Pepadun sebagai dasar 

ISR (Geertz, 1973; Miles et al., 2014). 

Kerangka konseptual menghubungkan kepadatan simbolik dan 

kelengkapan tahapan dengan kohesi serta legitimasi sosial, seraya menempatkan 



75 
 

ritus sebagai proses transisi status (Durkheim, 1912; Turner, 1969). Durkheim 

memberi justifikasi bagaimana ritual menaut pada solidaritas, sementara Turner 

menjelaskan separation–liminality–incorporation sebagai arsitektur 

perubahan posisi sosial mempelai (Turner, 1969, hlm. 94). Di sisi interpretatif, 

budaya sebagai sistem simbol menjelaskan mengapa tafsir atas tapis, jujur, dan 

cangget agung menjadi kunci reproduksi makna lintas generasi (Geertz, 1973, 

hlm. 89). 

Kesenjangan kajian terlihat pada kurangnya perbandingan sistematis atas 

gender ethos dan penghormatan perempuan antara Saibatin dan Pepadun. 

Literatur menyebut penghormatan sebagai nilai universal, tetapi ekspresi 

institusionalnya berbeda. Artikel ini menguji bagaimana perangkat simbolik dan 

tata laku ritus mewujudkan perlindungan martabat perempuan. Fokus ini 

menajamkan wacana perlindungan sosial berbasis adat (Soelaiman, 2011; 

Wirawan, 2015; Setiawan, 2017). 

Masalah penelitian kami dirumuskan pada tiga tataran: deskriptif, 

komparatif, dan fungsional. Pertama, bagaimana peta simbol–fungsi dalam 

setiap tahapan prosesi perkawinan Lampung. Kedua, bagaimana perbedaan 

konfigurasi simbolik Saibatin dan Pepadun mempengaruhi kohesi dan legitimasi 

(Rahayu, 2018; Sunarmi, 2015). 

Meskipun penelitian berfokus pada makna dan fungsi, kami menghindari 

esensialisme budaya dengan mengakui variasi intra-komunitas. Variasi ekonomi 

keluarga, urbanisasi, dan paparan media dapat memodifikasi praktik tanpa 

menghapus inti nilai. Dengan demikian, interpretasi bersifat kontekstual dan 

refleksif (Creswell, 2013; Hobsbawm & Ranger, 1983). 

Kontribusi teoretik artikel ini adalah mematri dialog antara 

interpretivisme, fungsionalisme, dan teori ritus pada konteks lokal Nusantara. 

Kontribusi empirisnya berupa indeks operasional (ISR) untuk menilai vitalitas 

ritual. Implikasi praktisnya memberi panduan pelestarian yang menekankan 

esensi simbolik, bukan sekadar bentuk formal (Geertz, 1973; Durkheim, 

1912/1995; Turner, 1969). 

Tujuan artikel ini tiga: memetakan peta simbol–fungsi prosesi 

perkawinan Lampung; membandingkan konfigurasi simbolik Saibatin–

Pepadun; dan menguji peran penyimbang dalam menopang kohesi. Tujuan-

tujuan ini diharapkan memperkaya studi perkawinan adat dan memberi dasar 

kebijakan pelestarian berbasis bukti. Dengan demikian, artikel menawarkan 



76 
 

jembatan antara pemahaman akademik dan penguatan institusi adat 

(Koentjaraningrat, 2009; Rahayu, 2018). 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif deskriptif dengan 

pendekatan antropologis dan sosiologis untuk menafsirkan makna simbolik dan 

fungsi sosial prosesi perkawinan adat Lampung. Pilihan desain ini tepat karena 

fokus penelitian adalah pemaknaan thick description atas tindakan dan simbol 

dalam konteks budaya setempat (Creswell, 2013; Geertz, 1973). Untuk membaca 

dinamika ritus sebagai proses peralihan status, kami juga mengacu pada 

kerangka liminalitas (Turner, 1969). Instrumen dikembangkan sebagai “paket 

etnografis” yang mencakup pedoman observasi, protokol wawancara semi-

terstruktur, dan lembar dokumentasi artefak, dengan logika pengelolaan 

pengetahuan agar jejak data konsisten, dapat ditelusuri, dan siap ditransfer 

(Hendrawan & Putra, 2022). 

Pedoman observasi memetakan unit tindakan, ujaran, objek, dan setting 

pada setiap tahap (mis. ngantat jujur, begawi, cangget agung) dalam format 

daftar cek dan catatan lapangan. Protokol wawancara diarahkan pada 

penyimbang, pelaku upacara, dan keluarga, untuk mengeksplorasi tafsir simbol, 

legitimasi adat, serta mekanisme negosiasi antar-keluarga (Spradley, 1980). 

Lembar dokumentasi mengarsipkan foto/video, naskah adat, dan artefak (mis. 

tapis, jujur) yang kemudian dikodekan bersama matriks data (Miles et al., 2014). 

Pengumpulan data dilakukan bertahap: pemetaan lokasi dan jejaring adat, 

observasi langsung saat prosesi, serta wawancara mendalam sesudah upacara 

guna menangkap refleksi pelaku. Teknik purposive–snowball dipakai untuk 

menjangkau variasi Saibatin–Pepadun, seraya menjaga trustworthiness melalui 

triangulasi sumber, member checking, dan audit trail (Lincoln & Guba, 1985; 

Creswell, 2013). Dukungan pengetikan/transkripsi berbantuan AI dimanfaatkan 

secara terbatas untuk efisiensi dan penataan catatan, dengan kesadaran etis 

tentang akurasi, privasi, dan literasi informasi peneliti (Oktaria et al., 2023; 

Windah et al., 2023). 

Analisis data mengikuti alur reduksi–display–verifikasi dengan koding 

terbuka, kategorisasi tematik, dan pemetaan simbol–fungsi lintas tahap upacara 

(Miles et al., 2014). Pengujian hipotesis kerja H1–H3 dilakukan melalui pattern 

matching dan explanation building pada dua gugus adat sebagai embedded 

cases, sekaligus menelusuri peran mediasi penyimbang (Yin, 2018). Untuk 

menguji H1 tentang kepadatan simbolik dan kohesi, kami mengoperasionalkan 



77 
 

Indeks Solidaritas Ritual (ISR) berbasis indikator kelengkapan tahapan, 

intensitas partisipasi, dan konsistensi simbolik, yang kemudian dipadankan 

dengan temuan naratif (Geertz, 1973; Turner, 1969). 

Penyajian data dirancang dalam tiga bentuk saling menguatkan: narasi 

etnografis tahap-demi-tahap, matriks komparatif Saibatin–Pepadun, dan 

kutipan kunci yang merepresentasikan suara pelaku dan penyimbang. 

Visualisasi alur ritus dan peta simbol–fungsi disertakan untuk memperjelas 

logika transisi status dan distribusi makna dalam jaringan kekerabatan (Miles et 

al., 2014; Creswell, 2013). Aspek etika dijaga melalui persetujuan informasi, 

penyamaran identitas, dan pengendalian akses terhadap arsip visual sensitif, 

serta konfirmasi ulang interpretasi utama melalui member check (Lincoln & 

Guba, 1985). Dengan demikian, temuan tersaji informatif, dapat diaudit, dan 

relevan bagi pelestarian adat maupun pengembangan kajian ritual Nusantara. 



78 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tata Cara Perkawinan Adat Lampung: Jalur, Legitimasi, dan Variasi 

Bentuk 

Tata cara perkawinan Pepadun berlandas pada konsep jujur sebagai 

mekanisme pertukaran simbolik yang melegitimasi ikatan antar-keluarga. 

Praktik ini menata relasi sosial serta memproduksi martabat melalui perangkat 

ritual dan musyawarah keluarga. Secara antropologis, jujur meneguhkan kontrak 

sosial yang diakui komunitas, bukan hanya keluarga inti. Logika fungsional ini 

sejalan dengan pandangan lembaga adat sebagai penopang integrasi sosial 

(Malinowski, 1944; Durkheim, 1912). 

Varian tata cara meliputi hibal serba, bumbang aji, tar padang, cacak 

manuk, dan sebambangan dengan intensitas musyawarah dan keterlibatan 

penyimbang yang berbeda. Kesepakatan antar-kerabat dapat berangkat dari 

rasan sanak atau rasan tua yang menormalisasi keputusan kolektif. Ragam 

bentuk ini menunjukkan fleksibilitas adat dalam bingkai struktur kekerabatan 

(Koentjaraningrat, 2009; Soepomo, 1983). 

Hibal serba (atau “ibal serbou” di Abung) lazim diawali pineng 

(meminang), nunang (bertunangan), dan nyamban dudul (memberi dodol) 

sebagai tanda kesungguhan. Rangkaian ini mematri etika pertunangan, saling 

hormat, dan tata krama kunjungan antar-keluarga. Simbol makanan manis 

berfungsi sebagai penanda niat baik dan harapan harmoni. Secara interpretatif, 

tindakan seremonial adalah “teks budaya” yang dimaknai komunitas (Geertz, 

1973; Rahayu, 2018). 

Bumbang aji menandai pelepasan sederhana oleh pihak kerabat 

perempuan, kerap ditandai penyembelihan kambing sebagai rite of passage 

minimal. Penyerahan mempelai kepada tua-tua adat pihak pria berjalan tanpa 

prowatin yang panjang. Kesederhanaan ini menggarisbawahi fungsi legitimasi, 

bukan kemegahan bentuk (Apriyanto, 2020; Soepomo, 1983). 



79 
 

Tar padang (juga “intar padang/lapah da wah”) secara historis terkait 

nilai jujur 6–8 rial dan perundingan singkat di rumah mempelai perempuan. 

Busana adat—jas hitam, songket, ikat kepala untuk mempelai pria dan kebaya 

beludru hitam bertatah benang emas serta kudung untuk mempelai perempuan—

menegaskan status dan estetika kehormatan. Busana berfungsi sebagai kode 

visual hierarki dan kesopanan. Di sini, simbol material memperantarai 

pembacaan martabat (Rahayu, 2018; Setiawan, 2017). 

Cacak manuk (“ayam naik”) berlangsung lewat lamaran dan perundingan 

diam-diam, minim campur tangan penyimbang. Keluarga perempuan 

melepaskan putrinya melalui jamuan kopi, sementara penjemputan dilakukan 

kerabat perempuan pihak pria pada malam hari. Mekanisme ini membatasi 

eksposur publik namun tetap menjaga pakem legitimasi (Soepomo, 1983; 

Koentjaraningrat, 2009). 

Sebambangan—pelarian bujang-gadis—merupakan jalur kehendak 

mempelai yang menyimpang dari protokol formal. Tradisi mengenakan denda 

menandai fungsi hukum adat sebagai pengontrol deviasi sambil tetap membuka 

kanal rekonsiliasi. Secara sosiologis, sanksi ekonomi mengembalikan 

keseimbangan dan kehormatan keluarga. Inilah eksemplar “lem sosial” melalui 

koreksi normatif (Durkheim, 1912; van Vollenhoven, 1931). 

Tahapan Inti Prosesi: Ngukhak–Jujur–Sesan–Begawi–Cangget 

Di lintas Pepadun–Saibatin, tahapan umum mencakup ngukhak muli 

mekanai, ngantat jujur, sesan, begawi, dan cangget agung. Variasi antar-marga 

wajar terjadi, tetapi prinsip musyawarah, penghormatan orang tua, dan 

persetujuan keluarga besar tetap konstan. Penekanan musyawarah menegaskan 

etos deliberatif komunitas. Pola ini konsisten dengan desain institusi adat 

Nusantara (Soepomo, 1983; Koentjaraningrat, 2009). 

Ngukhak muli mekanai adalah pertemuan awal keluarga yang menguji 

keseriusan relasi dan kompatibilitas kekerabatan. Forum ini merumuskan syarat, 

peran, dan jadwal tahap lanjut secara terbuka. Ia mengafirmasi konsensus 

sebagai dasar legitimasi sosial. Dengan demikian, tahapan awal bekerja sebagai 

gerbang kontrol norma (Soepomo, 1983; Creswell, 2013). 



80 
 

Ngantat jujur menyerahkan mahar yang dinegosiasikan melalui 

musyawarah, memadukan nilai ekonomi dan simbol penghormatan martabat 

perempuan. Mahar bukan “harga”, tetapi tanda tanggung jawab moral dan sosial 

pihak laki-laki. Di sini, simbol mengikat dua jaringan kekerabatan dalam satu 

horizon kehormatan. Makna ini ditegaskan dalam kajian lokal Lampung 

(Rahayu, 2018; Apriyanto, 2020). 

Sesan/seserahan berisi kebutuhan rumah tangga, tapis, perhiasan, dan 

makanan khas (mis. seruit) sebagai tanda kesiapan lahir-batin. Unit simbolik 

diarsir makna kesanggupan menafkahi dan merawat harmoni. Relasi hadiah 

menumbuhkan reciprocity dan solidaritas. Simbol rumah tangga menubuhkan 

etika kebersamaan (Apriyanto, 2020; Setiawan, 2017). 

Begawi sebagai puncak adat dapat memuat penganugerahan gelar, 

penguatan afiliasi marga, dan pengesahan komunitas. Upacara di balai adat 

menata pertunjukan status sekaligus keterbukaan partisipasi publik. Di titik ini, 

ritus mengikat legitimasi melalui saksi kolektif. Rangkaian ini memperkuat 

integrasi sosial (Durkheim, 1912; Koentjaraningrat, 2009). 

Cangget agung memperlihatkan sukacita, kedisiplinan gerak, dan etika 

saling menghormati di antara muda-mudi. Tarian berfungsi mengikat solidaritas, 

menyediakan ruang belajar etiket, dan mentransmisikan memori budaya. Ia juga 

menjadi wadah “pendidikan karakter” berbasis adat. Prosesi ini menjaga 

kesinambungan habitus komunal (Sunarmi, 2015; Suparlan, 2004). 

Simbolisme, Variasi Saibatin–Pepadun, dan Relevansi Sosio-Legal 

Kontemporer 

Simbol utama prosesi—tapis, jujur, cangget, dan seruit—mengandung 

filosofi identitas, kehormatan, dan gotong royong. Tapis menandai identitas 

perempuan dan kehormatan keluarga, sedangkan seruit menegaskan kerja 

bersama dalam menyiapkan jamuan. Nilai-nilai tersebut tetap relevan 

menghadapi individualisme modern. Penegasan normatifnya dapat dirunut pada 

basis konstitusional dan nilai Pancasila (Hasan, Majidah, et al., 2024; Setiawan, 

2017). 



81 
 

Perbandingan Saibatin–Pepadun memperlihatkan aksentuasi yang 

berbeda: Saibatin menonjolkan garis keturunan tunggal dan hirarki, sedangkan 

Pepadun menekankan musyawarah dan partisipasi luas. Keduanya memelihara 

kehormatan dan konsensus sebagai prinsip bersama. Variasi ini menunjukkan 

adat bersifat dinamis serta adaptif. Kerangka adatrecht membantu membaca 

ragam lokal sebagai satu tatanan normatif (van Vollenhoven, 1931; Wirawan, 

2015). 

Dalam horizon modernisasi, prosesi adat juga menjadi perangkat 

resistensi identitas terhadap homogenisasi budaya. Pelestarian tapis, cangget, 

dan bahasa Lampung mengartikulasikan “klaim” ke-Lampungan dalam ruang 

publik. Ritus tampil sebagai narasi diri kolektif yang dirayakan. Inilah 

“interpretasi budaya” yang selalu dinegosiasikan (Geertz, 1973; Rahyono, 2010). 

Dari sudut pandang hukum dan kebijakan, ritus perkawinan adat dapat 

dipahami sebagai pranata yang beroperasi berdampingan dengan hukum 

nasional. Asas pengakuan terhadap adat sejalan dengan gagasan pembentukan 

norma yang berakar pada nilai konstitusi dan moral publik. Penguatan literasi 

hukum-adat membantu memastikan keselarasan praktik dan perlindungan 

martabat. Hal ini memperluas legitimasi sosial ritus (Hasan, Putri, et al., 2024; 

van Vollenhoven, 1931). 

Secara keseluruhan, tata cara dan simbol prosesi mengerjakan fungsi 

fungsional-interpretatif sekaligus pedagogik. Ritus memelihara kohesi, 

menuturkan identitas, dan mendidik generasi melalui partisipasi langsung. Hasil 

ini meneguhkan hipotesis bahwa kepadatan simbolik dan kelengkapan tahapan 

berkorelasi dengan persepsi kohesi dan kepatuhan norma. Dengan dasar itu, 

pelestarian perlu menekankan esensi makna, bukan sekadar bentuk pertunjukan 

(Durkheim, 1912; Geertz, 1973; Malinowski, 1944). 

 

KESIMPULAN 

Perkawinan adat di Indonesia mencerminkan kekayaan budaya dan 

sistem sosial yang beragam. Tradisi ini tidak hanya mengatur hubungan 

antarindividu, tetapi juga memperkuat nilai kekeluargaan dan keterikatan 

komunitas. Prosesi adat Lampung menjadi contoh bagaimana simbol dan nilai 

leluhur masih dijaga melalui peran tokoh adat dan partisipasi masyarakat. Dalam 

tradisi perkawinan adat Lampung, baik di kalangan Saibatin maupun Pepadun, 

setiap tahapan prosesi memiliki nilai filosofis, sosial, dan simbolis yang 

mendalam. Mulai dari tahapan Ngukhak Muli Mekhanai hingga puncak acara 



82 
 

Begawi dan tarian Cangget Agung, semuanya menggambarkan sistem nilai yang 

menjunjung tinggi musyawarah, gotong royong, penghormatan terhadap 

perempuan, serta solidaritas sosial antaranggota masyarakat. Simbol-simbol 

adat seperti kain tapis, mahar (jujur), seserahan, dan makanan adat memperkuat 

makna dari setiap prosesi yang dijalankan. Selain itu, peran tokoh adat sebagai 

penjaga nilai-nilai budaya menjadikan tradisi ini tetap hidup dan dihormati di 

tengah perubahan zaman.  

Untuk menjaga kelestarian perkawinan adat Lampung, sangat penting 

bagi pemerintah daerah, lembaga adat, dan masyarakat untuk terus melestarikan 

tradisi ini melalui berbagai program pelestarian budaya. Edukasi mengenai nilai-

nilai dan prosesi adat juga perlu ditanamkan kepada generasi muda agar mereka 

memahami dan menghargai warisan budaya leluhur. Selain itu, 

pendokumentasian tradisi secara lengkap dan digital sangat dianjurkan agar 

informasi budaya ini tidak hilang dan dapat diakses oleh generasi mendatang 

maupun peneliti. Dalam pelaksanaannya, tradisi adat sebaiknya tetap fleksibel 

dan dapat disesuaikan dengan perkembangan zaman tanpa mengurangi makna 

filosofis dan nilai-nilai yang terkandung. Terakhir, kolaborasi antara akademisi, 

budayawan, dan tokoh adat sangat diperlukan untuk mengkaji, 

mengembangkan, dan mempromosikan adat perkawinan Lampung agar tetap 

relevan dan hidup di tengah dinamika masyarakat modern.   

DAFTAR PUSTAKA 

Apriyanto, R. (2020). Nilai-nilai simbolik dalam perkawinan adat Lampung 

Pepadun. Universitas Lampung Press. 

Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice. Cambridge University Press. 

Creswell, J. W. (2013). Qualitative inquiry and research design: Choosing 

among five approaches (3rd ed.). SAGE. 

Durkheim, É. (1912). The elementary forms of religious life. Allen & Unwin. 

Durkheim, É. (1995). The elementary forms of religious life (K. E. Fields, Trans.). 

Free Press. (Original work published 1912) 

Farhan, M., Anggraini, F., Yusuf, Z. A., Putra, P., & Zaimasuri, Z. (2025). Analisis 

foto dan video sebagai strategi branding pempek di Bandar Lampung. 

Jurnal Ilmu Komunikasi dan Sosial Politik, 2(4), 1143–1148. 

https://ittc.web.id 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic Books. 

https://ittc.web.id/


83 
 

Hasan, Z. (2025). Hukum adat. UBL Press. 

Hasan, Z., Majidah, S., Yansah, A., Salsabila, R. F., & Wirantika, M. S. (2024). 

Konstitusi sebagai dasar hukum dalam pembangunan sistem hukum 

nasional. Jurnal Ilmiah Mahasiswa, 2(1), 44–54. 

Hasan, Z., Putri, F. G., Riani, C. J., & Evandra, A. P. (2024). Penerapan nilai-nilai 

Pancasila dalam pembentukan peraturan hukum di Indonesia. Perkara: 

Jurnal Ilmu Hukum dan Politik, 2(2), 138–150. 

Hendrawan, M. R., & Putra, P. (2022). Integrasi manajemen pengetahuan dan 

literasi informasi: Pendekatan konsep dan praktik. Universitas Brawijaya 

Press. 

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (Eds.). (1983). The invention of tradition. 

Cambridge University Press. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (Edisi revisi). Rineka 

Cipta. 

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. SAGE. 

Malinowski, B. (1944). A scientific theory of culture and other essays. University 

of North Carolina Press. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: 

A methods sourcebook (3rd ed.). SAGE. 

Nirmala, N. W. P. S., Firsilia, T., Pratama, A., & Putra, P. (2025). Aktivitas 

komunikasi dalam pekawinan nyentana masyarakat etnik Bali di 

Lampung. Jurnal Ilmu Komunikasi dan Sosial Politik, 2(3), 878–886. 

https://ittc.web.id 

Oktaria, R., Ali, I., & Putra, P. (2023). The potential utilizing ChatGPT for 

education and teaching students: Understanding, prospects, challenges, 

and utilization. Educative: Jurnal Ilmiah Pendidikan, 1(2), 87–94. 

Prameswari, N., Pariha, Q. A., Abdul, D. A. L., Putra, P., Faizal, A. R., & Zaimasuri, 

Z. (2025). Dinamika standar kecantikan Indonesia terhadap pengaruh 

hegemoni budaya Korea pada Generasi Z. Jurnal Ilmu Komunikasi dan 

Sosial Politik, 2(4), 994–1000. https://ittc.web.id 

Rahayu, N. (2018a). Makna simbolik dalam perkawinan adat Lampung. 

Lembaga Penelitian dan Kebudayaan Daerah. 

https://ittc.web.id/
https://ittc.web.id/


84 
 

Rahayu, N. (2018b). Simbolisme dalam upacara perkawinan adat Lampung. 

Jurnal Kebudayaan Lampung, 5(2), 101–120. 

Rahyono, P. J. (2010). Kearifan budaya dalam kata. Wedatama Widya Sastra. 

Setiawan, B. (2017). Filosofi seruit dalam tradisi gotong royong masyarakat 

Lampung. Jurnal Sosiohumaniora, 9(1), 20–28. 

Setiawan, B. (2017). Tapis dan identitas perempuan Lampung. Jurnal Seni & 

Budaya, 12(1), 45–60. 

Soelaiman, I. (2011). Perkawinan adat sebagai institusi sosial. Jurnal Sosiologi 

Budaya, 7(2), 145–162. 

Soepomo, R. (1983). Adat dan upacara perkawinan di Indonesia. Balai Pustaka. 

Spradley, J. P. (1980). Participant observation. Holt, Rinehart and Winston. 

Sunarmi. (2015). Kain tapis sebagai identitas budaya perempuan Lampung. 

Gadjah Mada University Press. 

Sunarmi, S. (2015). Musyawarah dalam adat Pepadun. Jurnal Antropologi 

Indonesia, 36(2), 89–104. 

Sujarwa, S. (2019). Generasi muda dan tradisi lokal. Jurnal Masyarakat & 

Budaya, 21(3), 233–250. 

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine. 

van Vollenhoven, C. (1931). Het adatrecht van Nederlandsch-Indië (Vol. 1). 

Brill. 

Windah, A., Oktiani, H., Nurhaida, I., Putra, P., Purnamayanti, A., & Maryani, E. 

(2023). Sambat Online Program’s pursuit of citizen-centric information 

services empowerment. International Journal of Qualitative Research, 

3(2), 153–161. 

Wirawan, I. (2015). Struktur sosial Saibatin dan Pepadun. Jurnal Sosiologi 

Nusantara, 3(1), 55–74. 

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods 

(6th ed.). SAGE. 

 


