72

Journal of Education and Humanities (JEH) Terekam Jejak, Copyright © 2025
Vol. 1 Num 2 2025

https:/ /jpm.terekamjejak.com/index.php/jeh

Author: Reza Andika Syahputra , Zainudin Hasan

Makna dan Nilai Sosial dalam Prosesi
Perkawinan Adat Lampung

ABSTRACT

This descriptive qualitative study examines the traditional wedding procession of the Lampung
people through anthropological and sociological lenses. Findings show that each ceremonial
form—nhibal serba, bumbang aji, tar padang, cacak manuk, and sebambangan—carries distinct
symbolic meanings tied to social ethics and cosmology. Common stages such as ngukhak muli
mekanai, ngantat jujur, sesan, begawi, and cangget agung encode values of deliberation
(musyawarah), respect for women, reciprocity, and communal solidarity. Comparative
analysis between Saibatin and Pepadun traditions highlights differences in stratification, ritual
emphasis, and the performative roles of kin groups, while underscoring shared principles of
honor and consensus. Customary leaders emerge as pivotal cultural brokers who steward ritual
knowledge, arbitrate norms, and adapt practices to contemporary contexts without eroding
core meanings. The study contributes a nuanced account of Lampung marriage symbolism,
clarifies stage-by-stage functions within the rite of passage, and demonstrates how customary
authority sustains cultural continuity amid social change.paragraph.

Keyword: Traditional marriage; Lampung; cultural symbols; customary leaders; Saibatin—
Pepadun.

ABSTRAK

Studi kualitatif deskriptif ini menelaah prosesi perkawinan adat Lampung dengan pendekatan
antropologi dan sosiologi. Hasil penelitian menunjukkan setiap bentuk upacara—hibal serba,
bumbang aji, tar padang, cacak manuk, dan sebambangan—memiliki makna simbolik yang
berkelindan dengan etika sosial dan kosmologi. Tahapan umum seperti ngukhak muli mekanai,
ngantat jujur, sesan, begawi, dan cangget agung memuat nilai musyawarah, penghormatan
terhadap perempuan, timbal balik, dan solidaritas komunal. Perbandingan antara tradisi
Saibatin dan Pepadun menyoroti perbedaan stratifikasi, penekanan ritual, serta peran
performatif kekerabatan, namun tetap menunjukkan prinsip bersama tentang kehormatan dan
konsensus. Pemimpin adat tampil sebagai perantara budaya yang menjaga pengetahuan ritus,
menegakkan norma, dan menyesuaikan praktik dengan konteks mutakhir tanpa mengikis
makna inti. Studi ini menyajikan pemaknaan rinci atas simbolisme perkawinan Lampung,
memperjelas fungsi tiap tahap dalam ritus peralihan, serta menunjukkan bagaimana otoritas
adat menopang keberlanjutan budaya di tengah perubahan sosial.

Kata Kunci: Perkawinan adat; Lampung; simbol budaya; pemimpin adat; Saibatin-Pepadun.



73

PENDAHULUAN

Indonesia dikenal sebagai negara kepulauan dengan keberagaman etnik,
bahasa, dan sistem sosial yang menjadikan adat perkawinan sebagai pranata
kunci reproduksi budaya. Keberagaman tersebut menuntut analisis yang sensitif
terhadap konteks lokal dan struktur nilai yang mengikat komunitas. Dalam
bingkai antropologi perkawinan adat dipahami bukan sekadar kontrak sosial,
melainkan “ritus peralihan” yang memadukan simbol, norma, dan otoritas.
Kerangka ini menjadi landasan untuk memaknai kompleksitas perkawinan adat
Lampung dalam studi ini (Koentjaraningrat, 2009; Soelaiman, 2011).

Masyarakat Lampung tersusun atas dua rumpun adat utama, Saibatin dan
Pepadun, dengan perbedaan filosofi, stratifikasi, dan tata kelola ritus. Saibatin
cenderung hierarkis dan aristokratis, sementara Pepadun lebih egaliter dan
deliberatif. Perbedaan ini memperkaya medan analisis simbolik ritual
perkawinan (Wirawan, 2015; Sunarmi, 2015).

State of the art penelitian perkawinan Lampung banyak memetakan
tahapan prosesi dan deskripsi simbolik, tetapi relatif kurang pada pemodelan
relasi simbol-fungsi sosial lintas dua rumpun adat. Literatur yang ada jarang
mengintegrasikan semiotika kultural dengan indikator kohesi sosial yang terukur
di tingkat komunitas. Kajian terdahulu juga terbatas dalam menguji peran
“broker” adat sebagai mediator adaptasi tradisi di tengah modernisasi.
Kekosongan inilah yang hendak diisi melalui pendekatan interpretatif-fungsional
yang kami ajukan (Geertz, 1973; Rahayu, 2018; Setiawan, 2017).

Kebaruan (novelty) artikel ini adalah membangun peta simbol—-fungsi dan
merumuskan indeks solidaritas ritual (ISR) yang diturunkan dari tahapan dan
perangkat simbolik prosesi. Model disusun dengan menjahit tradisi interpretatif
Geertz, fungsionalisme Durkheim, dan dinamika liminalitas Turner. Kami juga
menautkan fungsi instrumental budaya sebagaimana ditegaskan Malinowski
untuk melihat keberlangsungan pranata. Integrasi tiga tradisi teori ini jarang
diaplikasikan secara komparatif pada Saibatin—Pepadun (Durkheim,
1912/1995; Turner, 1969; Malinowski, 1944).

Prosesi seperti hibal serba, bumbang aji, tar padang, cacak manuk, dan
sebambangan dibaca sebagai teks budaya yang mengandung skema moral
kolektif yang mewujud pada penghormatan terhadap perempuan, musyawarah,
gotong royong, serta kesanggupan membangun rumah tangga secara lahir dan
batin (Rahayu, 2018, hlm. 91). Tahapan umum ngukhak muli mekanai, ngantat
jujur, sesan, begawi, hingga cangget agung memuat nilai-nilai etik yang



74

menautkan simbol, norma, dan otoritas adat (Koentjaraningrat, 2009, him. 45).
Simbol material seperti tapis dan jujur memediasi distribusi kehormatan dan
reciprocity antar-keluarga sebagai modal simbolik komunitas (Setiawan, 2017).
Penautan simbol-aksi-nilai inilah yang kami ukur secara konseptual dalam
indeks solidaritas ritual (ISR) (Rahayu, 2018; Setiawan, 2017).

Kegiatan upacara yang melibatkan masyarakat luas termasuk tokoh adat
dan warga sekitar menjadikan perkawinan adat sebagai peristiwa komunal yang
memperkuat kohesi sosial serta menegaskan peran institusi adat dalam
kehidupan bermasyarakat (Hasan, 2025). Dari perspektif sosiologi agama, ritual
berfungsi sebagai “lem sosial” yang menyatukan anggota masyarakat dalam nilai
bersama dan solidaritas kolektif (Durkheim, 1912, hilm. 45). Dengan demikian,
keberlangsungan prosesi berelasi dengan stabilitas sosial dan legitimasi norma
komunal (Hasan, 2025; Durkheim, 1912).

Dalam konteks tersebut penyimbang atau pemimpin adat berperan
sebagai kurator makna dan arbiter norma yang menegosiasikan kepentingan
keluarga dan komunitas (Koentjaraningrat, 2009). Mereka menata perangkat
simbolik agar selaras dengan etos komunitas dan perubahan sosial tanpa
menghilangkan makna inti (Geertz, 1973). Bukti kontemporer tentang mediasi
simbolik juga tampak dalam praktik komunikasi budaya di Lampung—mulai dari
strategi branding kuliner lokal hingga wacana estetika populer—yang
menunjukkan bagaimana simbol dan identitas dinegosiasikan di ruang publik
(Farhan et al., 2025; Prameswari et al., 2025). Temuan tersebut memperkuat
argumen bahwa otoritas adat bekerja berdampingan dengan ekologi komunikasi
modern untuk menjaga vitalitas makna (Nirmala et al., 2025).

Secara metodologis penelitian ini memakai desain deskriptif kualitatif
dengan elemen etnografi mini. Teknik mencakup observasi partisipan terbatas,
wawancara mendalam, dan dokumentasi artefak ritual. Analisis mengikuti alur
reduksi—display—verifikasi (Creswell, 2013; Miles, Huberman, & Saldana, 2014;
Spradley, 1980).

Untuk menjaga ketertelusuran kami menyusun kode-buku simbol yang
memetakan objek, tindakan, ujaran, dan setting. Setiap unit dianotasi makna
denotatif-konotatif serta fungsi sosial yang diasumsikan. Agregasi unit
membentuk matriks peta simbol-fungsi lintas Saibatin—Pepadun sebagai dasar
ISR (Geertz, 1973; Miles et al., 2014).

Kerangka konseptual menghubungkan kepadatan simbolik dan
kelengkapan tahapan dengan kohesi serta legitimasi sosial, seraya menempatkan



75

ritus sebagai proses transisi status (Durkheim, 1912; Turner, 1969). Durkheim
memberi justifikasi bagaimana ritual menaut pada solidaritas, sementara Turner
menjelaskan  separation-liminality—incorporation  sebagai  arsitektur
perubahan posisi sosial mempelai (Turner, 1969, hlm. 94). Di sisi interpretatif,
budaya sebagai sistem simbol menjelaskan mengapa tafsir atas tapis, jujur, dan
cangget agung menjadi kunci reproduksi makna lintas generasi (Geertz, 1973,
hlm. 89).

Kesenjangan kajian terlihat pada kurangnya perbandingan sistematis atas
gender ethos dan penghormatan perempuan antara Saibatin dan Pepadun.
Literatur menyebut penghormatan sebagai nilai universal, tetapi ekspresi
institusionalnya berbeda. Artikel ini menguji bagaimana perangkat simbolik dan
tata laku ritus mewujudkan perlindungan martabat perempuan. Fokus ini
menajamkan wacana perlindungan sosial berbasis adat (Soelaiman, 2011;
Wirawan, 2015; Setiawan, 2017).

Masalah penelitian kami dirumuskan pada tiga tataran: deskriptif,
komparatif, dan fungsional. Pertama, bagaimana peta simbol-fungsi dalam
setiap tahapan prosesi perkawinan Lampung. Kedua, bagaimana perbedaan
konfigurasi simbolik Saibatin dan Pepadun mempengaruhi kohesi dan legitimasi
(Rahayu, 2018; Sunarmi, 2015).

Meskipun penelitian berfokus pada makna dan fungsi, kami menghindari
esensialisme budaya dengan mengakui variasi intra-komunitas. Variasi ekonomi
keluarga, urbanisasi, dan paparan media dapat memodifikasi praktik tanpa
menghapus inti nilai. Dengan demikian, interpretasi bersifat kontekstual dan
refleksif (Creswell, 2013; Hobsbawm & Ranger, 1983).

Kontribusi teoretik artikel ini adalah mematri dialog antara
interpretivisme, fungsionalisme, dan teori ritus pada konteks lokal Nusantara.
Kontribusi empirisnya berupa indeks operasional (ISR) untuk menilai vitalitas
ritual. Implikasi praktisnya memberi panduan pelestarian yang menekankan
esensi simbolik, bukan sekadar bentuk formal (Geertz, 1973; Durkheim,
1912/1995; Turner, 1969).

Tujuan artikel ini tiga: memetakan peta simbol-fungsi prosesi
perkawinan Lampung; membandingkan konfigurasi simbolik Saibatin—
Pepadun; dan menguji peran penyimbang dalam menopang kohesi. Tujuan-
tujuan ini diharapkan memperkaya studi perkawinan adat dan memberi dasar
kebijakan pelestarian berbasis bukti. Dengan demikian, artikel menawarkan



76

jembatan antara pemahaman akademik dan penguatan institusi adat
(Koentjaraningrat, 2009; Rahayu, 2018).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif deskriptif dengan
pendekatan antropologis dan sosiologis untuk menafsirkan makna simbolik dan
fungsi sosial prosesi perkawinan adat Lampung. Pilihan desain ini tepat karena
fokus penelitian adalah pemaknaan thick description atas tindakan dan simbol
dalam konteks budaya setempat (Creswell, 2013; Geertz, 1973). Untuk membaca
dinamika ritus sebagai proses peralihan status, kami juga mengacu pada
kerangka liminalitas (Turner, 1969). Instrumen dikembangkan sebagai “paket
etnografis” yang mencakup pedoman observasi, protokol wawancara semi-
terstruktur, dan lembar dokumentasi artefak, dengan logika pengelolaan
pengetahuan agar jejak data konsisten, dapat ditelusuri, dan siap ditransfer
(Hendrawan & Putra, 2022).

Pedoman observasi memetakan unit tindakan, ujaran, objek, dan setting
pada setiap tahap (mis. ngantat jujur, begawi, cangget agung) dalam format
daftar cek dan catatan lapangan. Protokol wawancara diarahkan pada
penyimbang, pelaku upacara, dan keluarga, untuk mengeksplorasi tafsir simbol,
legitimasi adat, serta mekanisme negosiasi antar-keluarga (Spradley, 1980).
Lembar dokumentasi mengarsipkan foto/video, naskah adat, dan artefak (mis.
tapis, jujur) yang kemudian dikodekan bersama matriks data (Miles et al., 2014).

Pengumpulan data dilakukan bertahap: pemetaan lokasi dan jejaring adat,
observasi langsung saat prosesi, serta wawancara mendalam sesudah upacara
guna menangkap refleksi pelaku. Teknik purposive—snowball dipakai untuk
menjangkau variasi Saibatin—Pepadun, seraya menjaga trustworthiness melalui
triangulasi sumber, member checking, dan audit trail (Lincoln & Guba, 1985;
Creswell, 2013). Dukungan pengetikan/transkripsi berbantuan AI dimanfaatkan
secara terbatas untuk efisiensi dan penataan catatan, dengan kesadaran etis
tentang akurasi, privasi, dan literasi informasi peneliti (Oktaria et al., 2023;
Windabh et al., 2023).

Analisis data mengikuti alur reduksi—display—verifikasi dengan koding
terbuka, kategorisasi tematik, dan pemetaan simbol—fungsi lintas tahap upacara
(Miles et al., 2014). Pengujian hipotesis kerja H1-H3 dilakukan melalui pattern
matching dan explanation building pada dua gugus adat sebagai embedded
cases, sekaligus menelusuri peran mediasi penyimbang (Yin, 2018). Untuk
menguji H1 tentang kepadatan simbolik dan kohesi, kami mengoperasionalkan



77

Indeks Solidaritas Ritual (ISR) berbasis indikator kelengkapan tahapan,
intensitas partisipasi, dan konsistensi simbolik, yang kemudian dipadankan
dengan temuan naratif (Geertz, 1973; Turner, 1969).

Penyajian data dirancang dalam tiga bentuk saling menguatkan: narasi
etnografis tahap-demi-tahap, matriks komparatif Saibatin—Pepadun, dan
kutipan kunci yang merepresentasikan suara pelaku dan penyimbang.
Visualisasi alur ritus dan peta simbol—fungsi disertakan untuk memperjelas
logika transisi status dan distribusi makna dalam jaringan kekerabatan (Miles et
al., 2014; Creswell, 2013). Aspek etika dijaga melalui persetujuan informasi,
penyamaran identitas, dan pengendalian akses terhadap arsip visual sensitif,
serta konfirmasi ulang interpretasi utama melalui member check (Lincoln &
Guba, 1985). Dengan demikian, temuan tersaji informatif, dapat diaudit, dan
relevan bagi pelestarian adat maupun pengembangan kajian ritual Nusantara.



78

HASIL DAN PEMBAHASAN

Tata Cara Perkawinan Adat Lampung: Jalur, Legitimasi, dan Variasi
Bentuk

Tata cara perkawinan Pepadun berlandas pada konsep jujur sebagai
mekanisme pertukaran simbolik yang melegitimasi ikatan antar-keluarga.
Praktik ini menata relasi sosial serta memproduksi martabat melalui perangkat
ritual dan musyawarah keluarga. Secara antropologis, jujur meneguhkan kontrak
sosial yang diakui komunitas, bukan hanya keluarga inti. Logika fungsional ini
sejalan dengan pandangan lembaga adat sebagai penopang integrasi sosial
(Malinowski, 1944; Durkheim, 1912).

Varian tata cara meliputi hibal serba, bumbang aji, tar padang, cacak
manuk, dan sebambangan dengan intensitas musyawarah dan keterlibatan
penyimbang yang berbeda. Kesepakatan antar-kerabat dapat berangkat dari
rasan sanak atau rasan tua yang menormalisasi keputusan kolektif. Ragam
bentuk ini menunjukkan fleksibilitas adat dalam bingkai struktur kekerabatan
(Koentjaraningrat, 2009; Soepomo, 1983).

Hibal serba (atau “ibal serbou” di Abung) lazim diawali pineng
(meminang), nunang (bertunangan), dan nyamban dudul (memberi dodol)
sebagai tanda kesungguhan. Rangkaian ini mematri etika pertunangan, saling
hormat, dan tata krama kunjungan antar-keluarga. Simbol makanan manis
berfungsi sebagai penanda niat baik dan harapan harmoni. Secara interpretatif,
tindakan seremonial adalah “teks budaya” yang dimaknai komunitas (Geertz,
1973; Rahayu, 2018).

Bumbang aji menandai pelepasan sederhana oleh pihak kerabat
perempuan, kerap ditandai penyembelihan kambing sebagai rite of passage
minimal. Penyerahan mempelai kepada tua-tua adat pihak pria berjalan tanpa
prowatin yang panjang. Kesederhanaan ini menggarisbawahi fungsi legitimasi,
bukan kemegahan bentuk (Apriyanto, 2020; Soepomo, 1983).



79

Tar padang (juga “intar padang/lapah da wah”) secara historis terkait
nilai jujur 6-8 rial dan perundingan singkat di rumah mempelai perempuan.
Busana adat—jas hitam, songket, ikat kepala untuk mempelai pria dan kebaya
beludru hitam bertatah benang emas serta kudung untuk mempelai perempuan—
menegaskan status dan estetika kehormatan. Busana berfungsi sebagai kode
visual hierarki dan kesopanan. Di sini, simbol material memperantarai
pembacaan martabat (Rahayu, 2018; Setiawan, 2017).

Cacak manuk (“ayam naik”) berlangsung lewat lamaran dan perundingan
diam-diam, minim campur tangan penyimbang. Keluarga perempuan
melepaskan putrinya melalui jamuan kopi, sementara penjemputan dilakukan
kerabat perempuan pihak pria pada malam hari. Mekanisme ini membatasi
eksposur publik namun tetap menjaga pakem legitimasi (Soepomo, 1983;
Koentjaraningrat, 2009).

Sebambangan—pelarian bujang-gadis—merupakan jalur kehendak
mempelai yang menyimpang dari protokol formal. Tradisi mengenakan denda
menandai fungsi hukum adat sebagai pengontrol deviasi sambil tetap membuka
kanal rekonsiliasi. Secara sosiologis, sanksi ekonomi mengembalikan
keseimbangan dan kehormatan keluarga. Inilah eksemplar “lem sosial” melalui
koreksi normatif (Durkheim, 1912; van Vollenhoven, 1931).

Tahapan Inti Prosesi: Ngukhak—Jujur—Sesan—Begawi—Cangget

Di lintas Pepadun—Saibatin, tahapan umum mencakup ngukhak muli
mekanat, ngantat jujur, sesan, begawi, dan cangget agung. Variasi antar-marga
wajar terjadi, tetapi prinsip musyawarah, penghormatan orang tua, dan
persetujuan keluarga besar tetap konstan. Penekanan musyawarah menegaskan
etos deliberatif komunitas. Pola ini konsisten dengan desain institusi adat
Nusantara (Soepomo, 1983; Koentjaraningrat, 2009).

Ngukhak muli mekanai adalah pertemuan awal keluarga yang menguji
keseriusan relasi dan kompatibilitas kekerabatan. Forum ini merumuskan syarat,
peran, dan jadwal tahap lanjut secara terbuka. Ia mengafirmasi konsensus
sebagai dasar legitimasi sosial. Dengan demikian, tahapan awal bekerja sebagai
gerbang kontrol norma (Soepomo, 1983; Creswell, 2013).



80

Ngantat jujur menyerahkan mahar yang dinegosiasikan melalui
musyawarah, memadukan nilai ekonomi dan simbol penghormatan martabat
perempuan. Mahar bukan “harga”, tetapi tanda tanggung jawab moral dan sosial
pihak laki-laki. Di sini, simbol mengikat dua jaringan kekerabatan dalam satu
horizon kehormatan. Makna ini ditegaskan dalam kajian lokal Lampung
(Rahayu, 2018; Apriyanto, 2020).

Sesan/seserahan berisi kebutuhan rumah tangga, tapis, perhiasan, dan
makanan khas (mis. seruit) sebagai tanda kesiapan lahir-batin. Unit simbolik
diarsir makna kesanggupan menafkahi dan merawat harmoni. Relasi hadiah
menumbuhkan reciprocity dan solidaritas. Simbol rumah tangga menubuhkan
etika kebersamaan (Apriyanto, 2020; Setiawan, 2017).

Begawi sebagai puncak adat dapat memuat penganugerahan gelar,
penguatan afiliasi marga, dan pengesahan komunitas. Upacara di balai adat
menata pertunjukan status sekaligus keterbukaan partisipasi publik. Di titik ini,
ritus mengikat legitimasi melalui saksi kolektif. Rangkaian ini memperkuat
integrasi sosial (Durkheim, 1912; Koentjaraningrat, 2009).

Cangget agung memperlihatkan sukacita, kedisiplinan gerak, dan etika
saling menghormati di antara muda-mudi. Tarian berfungsi mengikat solidaritas,
menyediakan ruang belajar etiket, dan mentransmisikan memori budaya. Ia juga
menjadi wadah “pendidikan karakter” berbasis adat. Prosesi ini menjaga
kesinambungan habitus komunal (Sunarmi, 2015; Suparlan, 2004).

Simbolisme, Variasi Saibatin—Pepadun, dan Relevansi Sosio-Legal
Kontemporer

Simbol utama prosesi—tapis, jujur, cangget, dan seruit—mengandung
filosofi identitas, kehormatan, dan gotong royong. Tapis menandai identitas
perempuan dan kehormatan keluarga, sedangkan seruit menegaskan kerja
bersama dalam menyiapkan jamuan. Nilai-nilai tersebut tetap relevan
menghadapi individualisme modern. Penegasan normatifnya dapat dirunut pada
basis konstitusional dan nilai Pancasila (Hasan, Majidah, et al., 2024; Setiawan,
2017).



81

Perbandingan Saibatin—-Pepadun memperlihatkan aksentuasi yang
berbeda: Saibatin menonjolkan garis keturunan tunggal dan hirarki, sedangkan
Pepadun menekankan musyawarah dan partisipasi luas. Keduanya memelihara
kehormatan dan konsensus sebagai prinsip bersama. Variasi ini menunjukkan
adat bersifat dinamis serta adaptif. Kerangka adatrecht membantu membaca
ragam lokal sebagai satu tatanan normatif (van Vollenhoven, 1931; Wirawan,
2015).

Dalam horizon modernisasi, prosesi adat juga menjadi perangkat
resistensi identitas terhadap homogenisasi budaya. Pelestarian tapis, cangget,
dan bahasa Lampung mengartikulasikan “klaim” ke-Lampungan dalam ruang
publik. Ritus tampil sebagai narasi diri kolektif yang dirayakan. Inilah
“interpretasi budaya” yang selalu dinegosiasikan (Geertz, 1973; Rahyono, 2010).

Dari sudut pandang hukum dan kebijakan, ritus perkawinan adat dapat
dipahami sebagai pranata yang beroperasi berdampingan dengan hukum
nasional. Asas pengakuan terhadap adat sejalan dengan gagasan pembentukan
norma yang berakar pada nilai konstitusi dan moral publik. Penguatan literasi
hukum-adat membantu memastikan keselarasan praktik dan perlindungan
martabat. Hal ini memperluas legitimasi sosial ritus (Hasan, Putri, et al., 2024;
van Vollenhoven, 1931).

Secara keseluruhan, tata cara dan simbol prosesi mengerjakan fungsi
fungsional-interpretatif sekaligus pedagogik. Ritus memelihara kohesi,
menuturkan identitas, dan mendidik generasi melalui partisipasi langsung. Hasil
ini meneguhkan hipotesis bahwa kepadatan simbolik dan kelengkapan tahapan
berkorelasi dengan persepsi kohesi dan kepatuhan norma. Dengan dasar itu,
pelestarian perlu menekankan esensi makna, bukan sekadar bentuk pertunjukan
(Durkheim, 1912; Geertz, 1973; Malinowski, 1944).

KESIMPULAN

Perkawinan adat di Indonesia mencerminkan kekayaan budaya dan
sistem sosial yang beragam. Tradisi ini tidak hanya mengatur hubungan
antarindividu, tetapi juga memperkuat nilai kekeluargaan dan keterikatan
komunitas. Prosesi adat Lampung menjadi contoh bagaimana simbol dan nilai
leluhur masih dijaga melalui peran tokoh adat dan partisipasi masyarakat. Dalam
tradisi perkawinan adat Lampung, baik di kalangan Saibatin maupun Pepadun,
setiap tahapan prosesi memiliki nilai filosofis, sosial, dan simbolis yang
mendalam. Mulai dari tahapan Ngukhak Muli Mekhanai hingga puncak acara



82

Begawi dan tarian Cangget Agung, semuanya menggambarkan sistem nilai yang
menjunjung tinggi musyawarah, gotong royong, penghormatan terhadap
perempuan, serta solidaritas sosial antaranggota masyarakat. Simbol-simbol
adat seperti kain tapis, mahar (jujur), seserahan, dan makanan adat memperkuat
makna dari setiap prosesi yang dijalankan. Selain itu, peran tokoh adat sebagai
penjaga nilai-nilai budaya menjadikan tradisi ini tetap hidup dan dihormati di
tengah perubahan zaman.

Untuk menjaga kelestarian perkawinan adat Lampung, sangat penting
bagi pemerintah daerah, lembaga adat, dan masyarakat untuk terus melestarikan
tradisi ini melalui berbagai program pelestarian budaya. Edukasi mengenai nilai-
nilai dan prosesi adat juga perlu ditanamkan kepada generasi muda agar mereka
memahami dan menghargai warisan budaya leluhur. Selain itu,
pendokumentasian tradisi secara lengkap dan digital sangat dianjurkan agar
informasi budaya ini tidak hilang dan dapat diakses oleh generasi mendatang
maupun peneliti. Dalam pelaksanaannya, tradisi adat sebaiknya tetap fleksibel
dan dapat disesuaikan dengan perkembangan zaman tanpa mengurangi makna
filosofis dan nilai-nilai yang terkandung. Terakhir, kolaborasi antara akademisi,
budayawan, dan tokoh adat sangat diperlukan untuk mengkaji,
mengembangkan, dan mempromosikan adat perkawinan Lampung agar tetap
relevan dan hidup di tengah dinamika masyarakat modern.

DAFTAR PUSTAKA

Apriyanto, R. (2020). Nilai-nilai simbolik dalam perkawinan adat Lampung
Pepadun. Universitas Lampung Press.

Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice. Cambridge University Press.

Creswell, J. W. (2013). Qualitative inquiry and research design: Choosing
among five approaches (3rd ed.). SAGE.

Durkheim, E. (1912). The elementary forms of religious life. Allen & Unwin.

Durkheim, E. (1995). The elementary forms of religious life (K. E. Fields, Trans.).
Free Press. (Original work published 1912)

Farhan, M., Anggraini, F., Yusuf, Z. A., Putra, P., & Zaimasuri, Z. (2025). Analisis
foto dan video sebagai strategi branding pempek di Bandar Lampung.
Jurnal Ilmu Komunikasi dan Sosial Politik, 2(4), 1143-1148.
https://ittc.web.id

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic Books.


https://ittc.web.id/

83

Hasan, Z. (2025). Hukum adat. UBL Press.

Hasan, Z., Majidah, S., Yansah, A., Salsabila, R. F., & Wirantika, M. S. (2024).
Konstitusi sebagai dasar hukum dalam pembangunan sistem hukum
nasional. Jurnal Ilmiah Mahasiswa, 2(1), 44-54.

Hasan, Z., Putri, F. G., Riani, C. J., & Evandra, A. P. (2024). Penerapan nilai-nilai
Pancasila dalam pembentukan peraturan hukum di Indonesia. Perkara:
Jurnal Ilmu Hukum dan Politik, 2(2), 138—150.

Hendrawan, M. R., & Putra, P. (2022). Integrasi manajemen pengetahuan dan
literasi informasi: Pendekatan konsep dan praktik. Universitas Brawijaya
Press.

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (Eds.). (1983). The invention of tradition.
Cambridge University Press.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (Edisi revisi). Rineka
Cipta.

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. SAGE.

Malinowski, B. (1944). A scientific theory of culture and other essays. University
of North Carolina Press.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaia, J. (2014). Qualitative data analysis:
A methods sourcebook (3rd ed.). SAGE.

Nirmala, N. W. P. S., Firsilia, T., Pratama, A., & Putra, P. (2025). Aktivitas
komunikasi dalam pekawinan nyentana masyarakat etnik Bali di
Lampung. Jurnal Ilmu Komunikasi dan Sosial Politik, 2(3), 878—886.
https://ittc.web.id

Oktaria, R., Ali, 1., & Putra, P. (2023). The potential utilizing ChatGPT for
education and teaching students: Understanding, prospects, challenges,
and utilization. Educative: Jurnal Ilmiah Pendidikan, 1(2), 87-94.

Prameswari, N., Pariha, Q. A., Abdul, D. A. L., Putra, P., Faizal, A. R., & Zaimasuri,
Z. (2025). Dinamika standar kecantikan Indonesia terhadap pengaruh
hegemoni budaya Korea pada Generasi Z. Jurnal Ilmu Komunikasi dan
Sosial Politik, 2(4), 994—-1000. https://ittc.web.id

Rahayu, N. (2018a). Makna simbolik dalam perkawinan adat Lampung.
Lembaga Penelitian dan Kebudayaan Daerah.


https://ittc.web.id/
https://ittc.web.id/

84

Rahayu, N. (2018b). Simbolisme dalam upacara perkawinan adat Lampung.
Jurnal Kebudayaan Lampung, 5(2), 101-120.

Rahyono, P. J. (2010). Kearifan budaya dalam kata. Wedatama Widya Sastra.

Setiawan, B. (2017). Filosofi seruit dalam tradisi gotong royong masyarakat
Lampung. Jurnal Sosiohumaniora, 9(1), 20—28.

Setiawan, B. (2017). Tapis dan identitas perempuan Lampung. Jurnal Seni &
Budaya, 12(1), 45-60.

Soelaiman, I. (2011). Perkawinan adat sebagai institusi sosial. Jurnal Sosiologi
Budaya, 7(2), 145-162.

Soepomo, R. (1983). Adat dan upacara perkawinan di Indonesia. Balai Pustaka.
Spradley, J. P. (1980). Participant observation. Holt, Rinehart and Winston.

Sunarmi. (2015). Kain tapis sebagai identitas budaya perempuan Lampung.
Gadjah Mada University Press.

Sunarmi, S. (2015). Musyawarah dalam adat Pepadun. Jurnal Antropologi
Indonesia, 36(2), 89-104.

Sujarwa, S. (2019). Generasi muda dan tradisi lokal. Jurnal Masyarakat &
Budaya, 21(3), 233-250.

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine.

van Vollenhoven, C. (1931). Het adatrecht van Nederlandsch-Indié (Vol. 1).
Brill.

Windah, A., Oktiani, H., Nurhaida, I., Putra, P., Purnamayanti, A., & Maryani, E.
(2023). Sambat Online Program’s pursuit of citizen-centric information
services empowerment. International Journal of Qualitative Research,
3(2), 153-161.

Wirawan, I. (2015). Struktur sosial Saibatin dan Pepadun. Jurnal Sosiologi
Nusantara, 3(1), 55-74.

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods
(6th ed.). SAGE.



