
85 
 

Journal of Education and Humanities (JEH) Terekam Jejak, Copyright © 2025 

Vol. 1, Num.2, 2025 

https://jpm.terekamjejak.com/index.php/jeh  

Author: Dara Devina, Zainudin Hasan 

 

Peranan Sistem Kekerabatan dan Struktur 

Sosial Pada Masyarakat Adat Lampung 

ABSTRACT 

This article explores the kinship system in Lampung's traditional society which serves as the 

foundation for social structure and customary practices. Known as manyamak warei, the 

Lampung kinship system encompasses both blood relations and social bonds formed through 

marriage and customary ties. The kinship patterns differ between the Saibatin and Pepadun 

Lampung communities, particularly in lineage orientation and family role designation. This 

system not only strengthens interpersonal relationships but also preserves cultural continuity 

and social norms in the everyday life of the Lampung people.people.  

Keyword: Traditional Kinship, Manyamak Warei, Lampung Pepadun, Lampung Saibatin, 

Social Structure 

ABSTRAK 

Artikel ini membahas sistem kekerabatan dalam masyarakat adat Lampung yang menjadi 

dasar bagi struktur sosial dan praktik kebudayaan. Dikenal dengan istilah manyamak warei, 

sistem kekerabatan Lampung mencakup hubungan darah serta ikatan sosial yang terbentuk 

melalui perkawinan dan adat. Pola kekerabatan berbeda antara komunitas Lampung Saibatin 

dan Pepadun, terutama dalam orientasi garis keturunan dan penetapan peran keluarga. 

Sistem ini tidak hanya memperkuat hubungan antarindividu, tetapi juga menjaga 

kesinambungan budaya serta norma sosial dalam kehidupan sehari-hari masyarakat 

Lampung. 

Kata kunci: Kekerabatan Tradisional; Manyamak Warei; Lampung Pepadun; Lampung 

Saibatin; Struktur Sosial 

 



86 
 

PENDAHULUAN 

Kekerabatan merupakan salah satu pranata sosial tertua yang menjadi 

dasar pembentukan struktur masyarakat di berbagai belahan dunia. Dalam 

antropologi sosial, kekerabatan tidak hanya dipahami sebagai hubungan darah, 

tetapi juga sebagai sistem simbolik yang mengatur hak, kewajiban, dan status 

sosial antarindividu (Simon   Coleman   dan   Helen   Watson.   2005). Melalui 

sistem ini, masyarakat membangun pola pewarisan, jaringan sosial, serta 

mekanisme penyelesaian konflik yang berakar pada tradisi. Dalam konteks 

Nusantara, sistem kekerabatan berkembang beragam sesuai karakter etnik, 

ekologi, dan sejarah kebudayaan masing-masing wilayah (Koentjaraningrat, 

2009). 

Dalam masyarakat Indonesia, sistem kekerabatan menjadi fondasi nilai 

sosial dan budaya yang menjaga kesinambungan antar generasi. Struktur ini 

tidak hanya menjadi alat pewarisan identitas keluarga, tetapi juga sarana 

pengelolaan sumber daya sosial seperti tanah, kehormatan, dan posisi adat 

(Hadikusuma, 2003). Keberagaman sistem kekerabatan dari Sumatra hingga 

Papua menunjukkan pluralitas hukum adat dan cara masyarakat memahami 

hubungan manusia dengan leluhur. 

Lampung merupakan salah satu daerah dengan sistem kekerabatan yang 

kompleks dan berlapis. Dalam masyarakat adat Lampung, sistem manyamak 

warei menjadi mekanisme pengikat yang menghubungkan individu dalam 

hubungan genealogis maupun sosial. Sistem ini tidak hanya mencerminkan relasi 

biologis, tetapi juga dimensi spiritual, ekonomi, dan hukum adat yang berfungsi 

menjaga keseimbangan sosial. Karena itu, penelitian tentang manyamak warei 

penting untuk memahami struktur sosial dan identitas budaya Lampung 

kontemporer (Rahayu, 2018). 

Dua komunitas besar yang dikenal dalam masyarakat Lampung yakni 

Saibatin dan Pepadun memiliki orientasi kekerabatan yang berbeda. Saibatin 

menekankan prinsip kesatuan batin dan hierarki kehormatan, sedangkan 

Pepadun lebih menonjolkan musyawarah dan pelapisan sosial berbasis marga 

(Koentjaraningrat, 2009; Hadikusuma, 2003). Perbedaan ini berimplikasi pada 

tata upacara adat, struktur kepemimpinan, dan sistem pewarisan nilai budaya. 

Namun, keduanya sama-sama mempertahankan nilai genealogis sebagai inti 

kohesi sosial. 



87 
 

Studi tentang sistem kekerabatan Lampung menunjukkan bahwa konsep 

manyamak warei tidak sekadar simbol hubungan keluarga, tetapi juga 

merupakan struktur moral dan hukum yang menentukan hak serta tanggung 

jawab anggota keluarga. Sistem ini menetapkan pola peran sosial berdasarkan 

usia, jenis kelamin, dan kedudukan dalam klan. Keteraturan ini menciptakan 

harmoni dalam kehidupan sosial dan adat, sekaligus menjadi instrumen 

reproduksi budaya. Secara antropologis, hal ini menunjukkan hubungan erat 

antara kekerabatan dan struktur kekuasaan adat. 

Penelitian terdahulu tentang masyarakat adat Lampung masih lebih 

banyak berfokus pada seni, bahasa, dan ritual, sedangkan aspek sistem sosial 

seperti kekerabatan belum banyak dieksplorasi secara mendalam (Oktaria & 

Putra, 2020). Kajian historis dan hukum adat Lampung menunjukkan adanya 

ketegangan antara nilai tradisional dan modernitas, terutama dalam hal 

pewarisan peran sosial dan adaptasi terhadap perubahan sosial ekonomi (Putra, 

2019). Dengan demikian, kajian kekerabatan menjadi penting untuk melihat 

bagaimana adat bertransformasi dalam masyarakat modern. 

Secara teoritis sistem kekerabatan dapat dipahami melalui pendekatan 

struktur sosial seperti dikemukakan Talcott Parsons (1951) yang menyatakan 

bahwa masyarakat tersusun dari pola hubungan stabil antara individu dan 

lembaga sosial. Dalam konteks Lampung, sistem kekerabatan menjadi subsistem 

dari struktur sosial yang mengatur distribusi peran, kekuasaan, dan identitas. 

Kekerabatan juga berfungsi sebagai sistem kontrol sosial yang memastikan 

keteraturan norma dalam komunitas adat. Karena itu, studi ini berangkat dari 

asumsi bahwa sistem kekerabatan Lampung merupakan mekanisme sosial yang 

dinamis dan adaptif. 

Menurut Van Vollenhoven hukum adat bersifat hidup (the living law), 

tumbuh dari nilai dan praktik masyarakat (Hendrawan & Putra, 2022). Sistem 

kekerabatan adat Lampung adalah contoh nyata hukum hidup tersebut, karena 

mengatur pewarisan, musyawarah, dan penyelesaian konflik melalui norma adat. 

Mekanisme seperti mupakat dan piil pesenggiri menjadi prinsip moral yang 

diwariskan lintas generasi dan membentuk identitas kolektif masyarakat. 



88 
 

Identitas budaya masyarakat Lampung tidak dapat dilepaskan dari konsep 

kekerabatan. Hall (1996) menjelaskan bahwa identitas budaya bersifat relasional 

dan terbentuk melalui praktik sosial, simbol, serta narasi yang diwariskan. Dalam 

konteks Lampung, sistem manyamak warei berfungsi sebagai wadah artikulasi 

identitas melalui bahasa, ritual, dan struktur keluarga. Hal ini menjadikan 

kekerabatan sebagai ruang utama pembentukan nilai dan solidaritas etnis. 

Dalam kehidupan sosial, sistem kekerabatan juga berperan dalam 

manajemen konflik dan pemeliharaan harmoni komunitas. Proses mediasi dan 

penyelesaian masalah dalam masyarakat Lampung sering dilakukan melalui 

struktur kekerabatan yang melibatkan tokoh adat atau penyimbang (Putra & 

Windah, 2021). Pola ini menegaskan fungsi sosial kekerabatan sebagai lembaga 

resolusi konflik dan penyeimbang hubungan antaranggota keluarga. Dengan 

demikian, sistem ini memiliki fungsi sosial, budaya, dan politik yang saling 

terkait. 

Dari perspektif pendidikan sosial, sistem kekerabatan juga berfungsi 

sebagai sarana pewarisan nilai moral, etika, dan pengetahuan lokal. Keluarga dan 

marga menjadi institusi pendidikan pertama bagi generasi muda untuk 

memahami adat dan norma sosial (Putra et al., 2023). Nilai seperti sakai 

sambayan (gotong royong) dan nemui nyimah (saling menghormati) diajarkan 

melalui praktik kehidupan keluarga dan upacara adat. Dengan demikian, 

kekerabatan menjadi pilar pembentukan karakter budaya Lampung. 

Dalam perkembangan modern sistem kekerabatan adat Lampung 

menghadapi tantangan globalisasi dan mobilitas sosial. Perubahan gaya hidup, 

urbanisasi, dan digitalisasi menggeser pola interaksi antarkerabat yang 

sebelumnya bersifat langsung menjadi virtual (Putra et al., 2021). Namun, nilai-

nilai inti seperti solidaritas, kehormatan, dan penghargaan terhadap leluhur 

tetap dipertahankan. Adaptasi ini menunjukkan resiliensi budaya Lampung 

dalam menghadapi arus modernitas. 

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa masyarakat yang masih 

mempertahankan sistem kekerabatan tradisional cenderung memiliki kohesi 

sosial yang kuat. Kekerabatan menjadi sumber daya sosial yang menopang 

partisipasi kolektif dan rasa tanggung jawab terhadap komunitas (Putra, Windah, 

& Purnamayanti, 2023). Dalam konteks pembangunan sosial budaya, sistem ini 

berperan penting dalam mendukung kelestarian nilai lokal di tengah 

homogenisasi budaya global. 



89 
 

Meskipun demikian, terdapat kekurangan penelitian komparatif yang 

membedakan sistem kekerabatan Saibatin dan Pepadun secara struktural dan 

fungsional. Studi terdahulu lebih menyoroti aspek upacara dan simbol, tanpa 

menjelaskan dimensi sosial dan hukum dari sistem tersebut (Rahayu, 2018). 

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menghadirkan analisis yang lebih 

mendalam dengan memadukan pendekatan antropologis dan sosiologis. 

Pendekatan ini diharapkan dapat memperkaya pemahaman terhadap dinamika 

kekerabatan di Lampung. 

Berdasarkan latar belakang tersebut penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis sistem kekerabatan masyarakat adat Lampung dari dua aspek: 

struktur sosial dan fungsi budaya. Penelitian juga menelaah bagaimana sistem 

manyamak warei mempengaruhi identitas kolektif dan relasi sosial masyarakat 

Lampung. Selain itu, kajian ini berupaya menggambarkan adaptasi sistem 

kekerabatan terhadap perubahan sosial dan modernisasi. Hipotesis utama 

penelitian ini adalah bahwa sistem kekerabatan Lampung bersifat adaptif dan 

tetap menjadi fondasi utama dalam membentuk struktur sosial dan identitas 

budaya masyarakat. 

Dengan demikian tujuan penulisan artikel ini adalah: (1) menjelaskan 

perbedaan sistem kekerabatan antara masyarakat adat Saibatin dan Pepadun; (2) 

menguraikan peran sistem kekerabatan dalam membentuk identitas sosial-

budaya masyarakat Lampung; dan (3) menganalisis struktur serta dinamika 

sistem manyamak warei sebagai warisan sosial yang relevan hingga masa kini. 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi teoretis terhadap studi 

antropologi kekerabatan dan praktis terhadap pelestarian kearifan lokal 

Lampung di tengah perubahan zaman. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang 

berfokus pada pemahaman mendalam terhadap sistem kekerabatan masyarakat 

adat Lampung. Pendekatan ini dipilih karena mampu menafsirkan makna sosial, 

simbol, dan praktik budaya yang tidak dapat dijelaskan hanya melalui angka atau 

statistik (Creswell, 2014). Dengan demikian, penelitian ini menekankan pada 

eksplorasi makna di balik struktur sosial dan adat yang membentuk sistem 

manyamak warei. Pendekatan ini memungkinkan peneliti memahami 

kekerabatan sebagai fenomena kultural yang hidup dalam konteks sosial 

masyarakat Lampung. 



90 
 

Metode yang digunakan meliputi studi pustaka dan studi kasus. Studi 

pustaka dilakukan untuk mengumpulkan dan mengkaji literatur yang relevan, 

seperti buku, jurnal ilmiah, laporan penelitian, serta dokumen hukum adat 

Lampung (Bungin, 2019). Sementara itu, studi kasus dipilih karena memberikan 

peluang untuk menelaah fenomena secara mendalam dan kontekstual, terutama 

perbedaan sistem kekerabatan antara masyarakat Saibatin dan Pepadun (Yin, 

2018). Kombinasi kedua metode ini memperkuat validitas hasil melalui 

triangulasi sumber data. 

Instrumen penelitian utama adalah peneliti sendiri sebagai instrumen 

kunci (key instrument), sesuai karakteristik penelitian kualitatif. Peneliti 

berperan aktif dalam mengumpulkan, menafsirkan, dan memverifikasi data dari 

berbagai sumber. Selain itu, digunakan pula instrumen bantu seperti panduan 

observasi dan pedoman analisis teks untuk menelusuri istilah adat, relasi 

genealogis, serta simbol kekerabatan dalam dokumen dan literatur. Sebagaimana 

dinyatakan oleh Moleong (2017), kepekaan peneliti terhadap konteks sosial dan 

budaya menjadi instrumen terpenting dalam penelitian kualitatif. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui tiga tahap yaitu inventarisasi 

literatur klasik dan modern tentang sistem kekerabatan, analisis isi terhadap teks 

adat Lampung dan dokumen hukum adat serta verifikasi silang dengan hasil 

penelitian terdahulu. Data sekunder bersumber dari karya ilmiah kredibel seperti 

Hadikusuma (2003), Rahayu (2018), dan Koentjaraningrat (2009) guna 

memperoleh gambaran menyeluruh tentang konsep, struktur, dan fungsi 

kekerabatan adat Lampung dalam lintasan waktu. Analisis data dilakukan secara 

kualitatif menggunakan model interaktif Miles dan Huberman (1994) yang 

mencakup reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, dengan 

pendekatan hermeneutik untuk menafsirkan makna sosial dalam konteks simbol 

dan nilai budaya. Selain itu, analisis komparatif digunakan untuk menelaah 

perbedaan struktur dan fungsi kekerabatan antara komunitas Saibatin dan 

Pepadun. Hasil analisis disajikan secara naratif-deskriptif guna menggambarkan 

keterkaitan antara sistem kekerabatan, identitas sosial, dan struktur adat 

masyarakat Lampung. 

DAN PEMBAHASAN 

Bentuk Sistem dan Struktur Kekerabatan Adat Lampung 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa masyarakat adat Lampung 

secara umum menganut sistem kekerabatan patrilineal, yaitu garis keturunan 

ditarik melalui pihak ayah. Dalam sistem ini, anak laki-laki berperan sebagai 



91 
 

penerus marga, pewaris nama keluarga, dan pemegang tanggung jawab sosial 

terhadap keluarga besar. Struktur patrilineal ini mempertegas kedudukan laki-

laki dalam keluarga maupun dalam komunitas adat sebagai pewaris nilai dan 

kedudukan simbolik (Hadikusuma, 2003). Hal ini sejalan dengan teori struktur 

sosial Radcliffe-Brown (1952) yang menyatakan bahwa kekerabatan menjadi 

mekanisme utama pembentukan peran sosial dan kekuasaan dalam masyarakat 

tradisional. 

Pola patrilineal ini berimplikasi pada pembagian peran dan tanggung 

jawab gender. Laki-laki menjadi pusat pewarisan dan pelindung keluarga, 

sementara perempuan menjalankan peran domestik dan sosial yang lebih 

fleksibel. Namun, dalam praktik modern, peran perempuan dalam kekerabatan 

Lampung mulai mengalami pergeseran, terutama di wilayah urban (Rahayu, 

2018). Perubahan ini menunjukkan adanya adaptasi sistem adat terhadap 

dinamika sosial kontemporer. 

Struktur sosial masyarakat adat Lampung terdiri dari suku, marga, dan 

klan (keluarga besar) yang terhubung melalui garis keturunan ayah. Keanggotaan 

dalam sistem ini menentukan hak sosial, kewajiban adat, serta status dalam 

komunitas. Struktur ini menegaskan konsep bahwa kekerabatan bukan sekadar 

hubungan biologis, tetapi juga simbol status sosial dan tanggung jawab kolektif. 

Dalam teori Parsons (1951), struktur sosial seperti ini berfungsi menjaga 

keteraturan sosial dan kesinambungan sistem nilai dalam masyarakat. 

Hubungan antaranggota keluarga dalam sistem kekerabatan Lampung 

meluas hingga ke keluarga besar—termasuk paman, bibi, kakek-nenek, dan 

kerabat jauh. Hubungan ini diatur melalui sistem manyamak warei, yang 

menekankan kedekatan emosional dan tanggung jawab sosial (Koentjaraningrat, 

2009). Hal ini memperlihatkan bahwa sistem kekerabatan Lampung berperan 

sebagai jaringan sosial yang kohesif dan kolektif. 

Sistem Hukum Adat dalam Kekerabatan 

Dalam konteks hukum adat sistem kekerabatan Lampung berfungsi 

sebagai pranata hukum yang hidup (living law) yang mengatur berbagai aspek 

kehidupan sosial. Hukum adat mengatur hubungan antaranggota keluarga, 

perkawinan, pewarisan, kepemilikan tanah, hingga penyelesaian sengketa (Van 

Vollenhoven, 1933). Tokoh adat dan tetua marga berperan sebagai penegak nilai 

moral dan sosial yang menjamin keadilan dalam komunitas. Nilai-nilai seperti 

piil pesenggiri menjadi dasar moral hukum adat tersebut. 



92 
 

Hukum adat Lampung bersifat tidak tertulis, tetapi diwariskan melalui lisan dan 

tradisi. Sebagaimana dinyatakan oleh Hendrawan dan Putra (2022), kearifan 

lokal semacam ini membentuk sistem pengetahuan sosial yang berfungsi sebagai 

mekanisme regulasi kolektif. Oleh karena itu, hukum adat kekerabatan tidak 

hanya mengatur perilaku individu, tetapi juga menjaga keseimbangan antara hak 

dan kewajiban sosial. 

Penelitian ini menemukan perbedaan mendasar antara Saibatin dan 

Pepadun dalam struktur kekerabatan. Saibatin bersifat hierarkis dan aristokratis, 

dengan garis keturunan yang ketat dan jabatan adat diturunkan secara turun-

temurun. Sebaliknya, Pepadun memiliki struktur yang lebih terbuka, 

memungkinkan seseorang naik status sosial melalui prosesi adat naik pepadun 

(Rahayu, 2018). Perbedaan ini mencerminkan dua sistem nilai yang hidup 

berdampingan dalam masyarakat Lampung. 

Dalam sistem Saibatin kehormatan dan darah biru menjadi penentu 

legitimasi sosial, sedangkan dalam Pepadun, kerja keras dan partisipasi adat 

dapat menaikkan derajat seseorang. Seperti dijelaskan oleh Radcliffe-Brown 

(1952), sistem kekerabatan semacam ini berfungsi membentuk hierarki sosial 

yang diakui secara simbolik. Kedua sistem tersebut sama-sama menjaga 

keseimbangan sosial melalui aturan adat yang kuat. 

Fungsi Sosial dan Budaya Kekerabatan 

Fungsi sosial kekerabatan masyarakat adat Lampung tidak hanya menjaga 

identitas budaya, tetapi juga menjadi mekanisme kontrol sosial. Kekerabatan 

mengatur norma, pembagian peran, serta tanggung jawab antarindividu dan 

keluarga. Nilai-nilai seperti sakai sambayan (gotong royong) dan nemui nyimah 

(saling menghormati) memperkuat solidaritas antaranggota masyarakat 

(Koentjaraningrat, 2009). Dengan demikian, sistem ini berfungsi sebagai perekat 

sosial yang menjaga keharmonisan komunitas. 

Secara budaya sistem kekerabatan juga berperan dalam pewarisan marga, 

bahasa, dan ritual adat. Hal ini selaras dengan pandangan Hall (1996) bahwa 

identitas budaya dipertahankan melalui praktik simbolik dan hubungan sosial. 

Dalam konteks Lampung, kekerabatan menjadi sarana pewarisan nilai moral dan 

pembentukan identitas kolektif masyarakat adat. 

Temuan menunjukkan bahwa prinsip patrilineal menjadi landasan utama 

hukum adat Lampung. Laki-laki tidak hanya berperan sebagai pewaris nama dan 

tanah, tetapi juga sebagai pengemban tanggung jawab sosial terhadap keluarga 



93 
 

dan marga. Perempuan tetap dihormati dalam peran sosial, namun tidak menjadi 

pusat pewarisan simbolik atau kepemimpinan adat (Hadikusuma, 2003). Hal ini 

memperlihatkan kesinambungan tradisi patriarkal dalam sistem sosial 

Lampung. 

Namun perubahan sosial mulai menantang sistem ini terutama di wilayah 

urban dan komunitas terdidik. Beberapa keluarga mulai mengakui kontribusi 

perempuan dalam pewarisan ekonomi dan pelestarian adat (Putra et al., 2023). 

Adaptasi ini mencerminkan fleksibilitas adat Lampung dalam merespons 

dinamika zaman tanpa kehilangan nilai dasarnya. 

Tantangan Modernisasi terhadap Sistem Kekerabatan 

Modernisasi, urbanisasi, dan penetrasi hukum nasional menghadirkan 

tantangan bagi keberlangsungan sistem kekerabatan tradisional. Banyak 

generasi muda Lampung yang hidup di kota besar mulai menjauh dari praktik 

adat, termasuk penggunaan bahasa dan partisipasi dalam upacara adat (Putra & 

Windah, 2021). Namun, di wilayah pedesaan, sistem manyamak warei tetap 

kuat karena dianggap sebagai identitas budaya dan spiritual. Hal ini 

memperlihatkan adanya dualisme budaya antara tradisi dan modernitas. 

Penelitian ini juga menemukan bahwa sistem kekerabatan yang kuat 

berkontribusi terhadap kohesi sosial dan ketahanan budaya masyarakat 

Lampung. Melalui mekanisme adat, masyarakat mampu mempertahankan 

struktur sosial yang stabil di tengah perubahan global (Putra, 2021). Dengan 

demikian, sistem kekerabatan bukan hanya warisan budaya, tetapi juga 

instrumen sosial yang adaptif terhadap modernitas. 

Berdasarkan temuan di atas, sistem kekerabatan Lampung memiliki dua 

dimensi utama: dimensi hukum dan dimensi sosial-budaya. Dimensi hukum 

mengatur hak, kewajiban, pewarisan, dan penyelesaian konflik melalui norma 

adat yang tidak tertulis namun mengikat. Sedangkan dimensi sosial-budaya 

berfungsi menjaga identitas, solidaritas, dan nilai-nilai Lampung seperti piil 

pesenggiri dan sakai sambayan. Kedua dimensi ini menjadikan sistem 

kekerabatan Lampung bukan hanya struktur sosial, tetapi juga sarana pelestarian 

moral kolektif dan kohesi budaya masyarakat adat. 

 

 

 



94 
 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan dapat disimpulkan bahwa 

sistem hukum kekerabatan masyarakat adat Lampung merupakan sistem sosial-

hukum yang berakar kuat pada prinsip patrilineal, di mana garis keturunan, 

pewarisan, dan kedudukan sosial ditarik dari pihak ayah. Sistem ini menciptakan 

tatanan sosial yang stabil dan berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang 

mengatur hak, kewajiban, serta tanggung jawab antaranggota keluarga. 

Walaupun terdapat dua bentuk utama—Saibatin dan Pepadun—keduanya 

menunjukkan fungsi yang sama dalam menjaga struktur sosial dan identitas 

budaya. Dalam perspektif antropologi sosial, sistem ini mencerminkan integrasi 

antara struktur sosial, hukum adat, dan nilai moral masyarakat Lampung. 

Meskipun menghadapi tekanan modernisasi dan urbanisasi sistem 

kekerabatan Lampung tetap bertahan sebagai identitas kolektif dan simbol 

solidaritas sosial. Adaptasi terhadap perubahan zaman dilakukan melalui 

transformasi nilai dan praktik, seperti keterlibatan perempuan dalam 

pengambilan keputusan adat atau penggunaan media digital untuk 

memperkenalkan tradisi. Temuan ini memperlihatkan kemampuan sistem adat 

untuk beradaptasi tanpa kehilangan substansi nilai-nilai dasarnya. Hal ini 

membuktikan bahwa kekerabatan adat berfungsi bukan hanya sebagai sistem 

tradisional, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang dinamis dalam konteks 

modern. 

Pelestarian sistem hukum kekerabatan adat Lampung perlu dilakukan 

secara strategis melalui pendidikan keluarga, kegiatan adat, dan revitalisasi 

tradisi lisan. Pemerintah daerah diharapkan memberi ruang bagi hukum adat 

untuk berjalan berdampingan dengan hukum nasional, terutama dalam konteks 

perkawinan, pewarisan, dan penyelesaian sengketa. Selain itu, lembaga 

pendidikan dan tokoh adat perlu berkolaborasi dalam mengembangkan 

kurikulum lokal yang menanamkan nilai piil pesenggiri, sakai sambayan, dan 

nemui nyimah kepada generasi muda. Upaya ini dapat memperkuat kesadaran 

budaya sekaligus memperluas pemahaman terhadap sistem kekerabatan sebagai 

warisan sosial yang relevan hingga kini. 

Penelitian lanjutan disarankan untuk meneliti dinamika transformasi 

hukum adat kekerabatan dalam konteks masyarakat urban dan diaspora 

Lampung. Kajian interdisipliner yang memadukan antropologi, sosiologi hukum, 

dan kajian budaya dapat memperkaya pemahaman terhadap adaptasi nilai-nilai 

adat di tengah globalisasi.Penelitian mendatang juga dapat menelaah peran 

generasi muda dalam pelestarian nilai kekerabatan melalui teknologi digital dan 



95 
 

pendidikan berbasis komunitas. Dengan demikian, sistem manyamak warei 

dapat terus hidup sebagai sumber pengetahuan, moralitas, dan kohesi sosial 

masyarakat Lampung modern. 

DAFTAR PUSTAKA 

Bungin, B. (2019). Penelitian Kualitatif: Komunikasi, Ekonomi, Kebijakan 

Publik, dan Ilmu Sosial Lainnya. Jakarta: Kencana. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed 

methods approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage. 

Hall, S. (1996). Cultural identity and diaspora. In P. Mongia (Ed.), 

Contemporary postcolonial theory: A reader (pp. 110–121). Arnold. 

Hadikusuma, H. (2003). Hukum Adat Indonesia. Bandung: Alumni. 

Hendrawan, M. R., & Putra, P. (2022). Integrasi manajemen pengetahuan dan 

literasi informasi: Pendekatan konsep dan praktik. Malang: Universitas 

Brawijaya Press. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded 

sourcebook (2nd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Oktaria, R., & Putra, P. (2020). Pendidikan anak dalam keluarga sebagai strategi 

pendidikan anak usia dini saat pandemi COVID-19. Jurnal Ilmiah Pesona 

PAUD, 7(1), 41–51. 

Parsons, T. (1951). The Social System. Glencoe, IL: The Free Press. 

Putra, P. (2019). Strategi dan bentuk-bentuk informasi transmigrasi pada masa 

Orde Baru dalam rangka mensukseskan program pembangunan nasional. 

Jurnal Kepustakawanan dan Masyarakat Membaca, 35(2), 1–15. 

Putra, P. (2021). Prinsip Demokratisasi Arsip: Suatu Konsep untuk 

Menjembatani antara Kearsipan, Penulisan Sejarah, dan 

Pascamodernisme. Khazanah: Jurnal Pengembangan Kearsipan, 14, 

39–56. 

Putra, P., Frasetya, V., Corry, A., & Trenggono, N. (2021). Komunikasi mitigasi 

bencana Kota Bandar Lampung. Komunika, 4(1), 1–18. 



96 
 

Putra, P., & Windah, A. (2021). Adopsi dan implementasi kecakapan literasi 

informasi dan literasi digital untuk akselerasi UMKM di Indonesia pasca 

pandemi Covid-19. IHRIS: Jurnal Ilmu Perpustakaan dan Informasi, 

16(2), 177–199. 

Putra, P., Windah, A., & Purnamayanti, A. (2023). Memahami lebih dalam 

tentang teori siklus hidup, model kontinum rekod, dan konsep arsip total 

untuk implementasi di institusi dan organisasi. Jurnal Ilmu Informasi, 

Perpustakaan dan Kearsipan, 25(2), 3–20. 

Putra, P., Windah, A., Purnamayanti, A., Maryani, E., & Yanti, T. D. (2023). Peran 

Perpustakaan Jalanan “Jakarta Book Hive” dalam menumbuhkan minat 

baca dan pendidikan literasi bagi pembaca anak. Educative: Jurnal 

Ilmiah Pendidikan, 1(1), 33–42. 

Putra, P., Windah, A., Nurhaida, I., Haerudin, N., & Oktaria, R. (2023). 

Pembelajaran mitigasi bencana berbasis literasi informasi untuk 

meningkatkan disaster self awareness AUD. Jurnal Obsesi: Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini, 7(2), 2109–2122. 

Radcliffe-Brown, A. R. (1952). Structure and function in primitive society. 

London: Cohen & West. 

Rahayu, N. (2018). Makna simbolik dalam perkawinan adat Lampung. Bandar 

Lampung: Lembaga Penelitian dan Kebudayaan Daerah. 

Simon, C., & Watson, H. (2005). [Informasi publikasi tidak lengkap – perlu 

dilengkapi sesuai sumber asli]. 

Van Vollenhoven, C. (1933). Het adatrecht van Nederlandsch-Indië. Leiden: 

Brill. 

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods 

(6th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

 


