85

Journal of Education and Humanities (JEH) Terekam Jejak, Copyright © 2025
Vol. 1, Num.2, 2025

https:/ /jpm.terekamjejak.com/index.php/jeh

Author: Dara Devina, Zainudin Hasan

Peranan Sistem Kekerabatan dan Struktur
Sosial Pada Masyarakat Adat Lampung

ABSTRACT

This article explores the kinship system in Lampung's traditional society which serves as the
foundation for social structure and customary practices. Known as manyamak warei, the
Lampung kinship system encompasses both blood relations and social bonds formed through
marriage and customary ties. The kinship patterns differ between the Saibatin and Pepadun
Lampung communities, particularly in lineage orientation and family role designation. This
system not only strengthens interpersonal relationships but also preserves cultural continuity
and social norms in the everyday life of the Lampung people.people.

Keyword: Traditional Kinship, Manyamak Warei, Lampung Pepadun, Lampung Saibatin,
Social Structure

ABSTRAK

Artikel ini membahas sistem kekerabatan dalam masyarakat adat Lampung yang menjadi
dasar bagi struktur sosial dan praktik kebudayaan. Dikenal dengan istilah manyamak warei,
sistem kekerabatan Lampung mencakup hubungan darah serta ikatan sosial yang terbentuk
melalui perkawinan dan adat. Pola kekerabatan berbeda antara komunitas Lampung Saibatin
dan Pepadun, terutama dalam orientasi garis keturunan dan penetapan peran keluarga.
Sistem ini tidak hanya memperkuat hubungan antarindividu, tetapi juga menjaga
kesinambungan budaya serta norma sosial dalam kehidupan sehari-hari masyarakat
Lampung.

Kata kunci: Kekerabatan Tradisional; Manyamak Warei; Lampung Pepadun; Lampung
Saibatin; Struktur Sosial



86

PENDAHULUAN

Kekerabatan merupakan salah satu pranata sosial tertua yang menjadi
dasar pembentukan struktur masyarakat di berbagai belahan dunia. Dalam
antropologi sosial, kekerabatan tidak hanya dipahami sebagai hubungan darah,
tetapi juga sebagai sistem simbolik yang mengatur hak, kewajiban, dan status
sosial antarindividu (Simon Coleman dan Helen Watson. 2005). Melalui
sistem ini, masyarakat membangun pola pewarisan, jaringan sosial, serta
mekanisme penyelesaian konflik yang berakar pada tradisi. Dalam konteks
Nusantara, sistem kekerabatan berkembang beragam sesuai karakter etnik,
ekologi, dan sejarah kebudayaan masing-masing wilayah (Koentjaraningrat,
2009).

Dalam masyarakat Indonesia, sistem kekerabatan menjadi fondasi nilai
sosial dan budaya yang menjaga kesinambungan antar generasi. Struktur ini
tidak hanya menjadi alat pewarisan identitas keluarga, tetapi juga sarana
pengelolaan sumber daya sosial seperti tanah, kehormatan, dan posisi adat
(Hadikusuma, 2003). Keberagaman sistem kekerabatan dari Sumatra hingga
Papua menunjukkan pluralitas hukum adat dan cara masyarakat memahami
hubungan manusia dengan leluhur.

Lampung merupakan salah satu daerah dengan sistem kekerabatan yang
kompleks dan berlapis. Dalam masyarakat adat Lampung, sistem manyamak
warei menjadi mekanisme pengikat yang menghubungkan individu dalam
hubungan genealogis maupun sosial. Sistem ini tidak hanya mencerminkan relasi
biologis, tetapi juga dimensi spiritual, ekonomi, dan hukum adat yang berfungsi
menjaga keseimbangan sosial. Karena itu, penelitian tentang manyamak warei
penting untuk memahami struktur sosial dan identitas budaya Lampung
kontemporer (Rahayu, 2018).

Dua komunitas besar yang dikenal dalam masyarakat Lampung yakni
Saibatin dan Pepadun memiliki orientasi kekerabatan yang berbeda. Saibatin
menekankan prinsip kesatuan batin dan hierarki kehormatan, sedangkan
Pepadun lebih menonjolkan musyawarah dan pelapisan sosial berbasis marga
(Koentjaraningrat, 2009; Hadikusuma, 2003). Perbedaan ini berimplikasi pada
tata upacara adat, struktur kepemimpinan, dan sistem pewarisan nilai budaya.
Namun, keduanya sama-sama mempertahankan nilai genealogis sebagai inti
kohesi sosial.



87

Studi tentang sistem kekerabatan Lampung menunjukkan bahwa konsep
manyamak warei tidak sekadar simbol hubungan keluarga, tetapi juga
merupakan struktur moral dan hukum yang menentukan hak serta tanggung
jawab anggota keluarga. Sistem ini menetapkan pola peran sosial berdasarkan
usia, jenis kelamin, dan kedudukan dalam klan. Keteraturan ini menciptakan
harmoni dalam kehidupan sosial dan adat, sekaligus menjadi instrumen
reproduksi budaya. Secara antropologis, hal ini menunjukkan hubungan erat
antara kekerabatan dan struktur kekuasaan adat.

Penelitian terdahulu tentang masyarakat adat Lampung masih lebih
banyak berfokus pada seni, bahasa, dan ritual, sedangkan aspek sistem sosial
seperti kekerabatan belum banyak dieksplorasi secara mendalam (Oktaria &
Putra, 2020). Kajian historis dan hukum adat Lampung menunjukkan adanya
ketegangan antara nilai tradisional dan modernitas, terutama dalam hal
pewarisan peran sosial dan adaptasi terhadap perubahan sosial ekonomi (Putra,
2019). Dengan demikian, kajian kekerabatan menjadi penting untuk melihat
bagaimana adat bertransformasi dalam masyarakat modern.

Secara teoritis sistem kekerabatan dapat dipahami melalui pendekatan
struktur sosial seperti dikemukakan Talcott Parsons (1951) yang menyatakan
bahwa masyarakat tersusun dari pola hubungan stabil antara individu dan
lembaga sosial. Dalam konteks Lampung, sistem kekerabatan menjadi subsistem
dari struktur sosial yang mengatur distribusi peran, kekuasaan, dan identitas.
Kekerabatan juga berfungsi sebagai sistem kontrol sosial yang memastikan
keteraturan norma dalam komunitas adat. Karena itu, studi ini berangkat dari
asumsi bahwa sistem kekerabatan Lampung merupakan mekanisme sosial yang
dinamis dan adaptif.

Menurut Van Vollenhoven hukum adat bersifat hidup (the living law),
tumbuh dari nilai dan praktik masyarakat (Hendrawan & Putra, 2022). Sistem
kekerabatan adat Lampung adalah contoh nyata hukum hidup tersebut, karena
mengatur pewarisan, musyawarah, dan penyelesaian konflik melalui norma adat.
Mekanisme seperti mupakat dan piil pesenggiri menjadi prinsip moral yang
diwariskan lintas generasi dan membentuk identitas kolektif masyarakat.



88

Identitas budaya masyarakat Lampung tidak dapat dilepaskan dari konsep
kekerabatan. Hall (1996) menjelaskan bahwa identitas budaya bersifat relasional
dan terbentuk melalui praktik sosial, simbol, serta narasi yang diwariskan. Dalam
konteks Lampung, sistem manyamak warei berfungsi sebagai wadah artikulasi
identitas melalui bahasa, ritual, dan struktur keluarga. Hal ini menjadikan
kekerabatan sebagai ruang utama pembentukan nilai dan solidaritas etnis.

Dalam kehidupan sosial, sistem kekerabatan juga berperan dalam
manajemen konflik dan pemeliharaan harmoni komunitas. Proses mediasi dan
penyelesaian masalah dalam masyarakat Lampung sering dilakukan melalui
struktur kekerabatan yang melibatkan tokoh adat atau penyimbang (Putra &
Windah, 2021). Pola ini menegaskan fungsi sosial kekerabatan sebagai lembaga
resolusi konflik dan penyeimbang hubungan antaranggota keluarga. Dengan
demikian, sistem ini memiliki fungsi sosial, budaya, dan politik yang saling
terkait.

Dari perspektif pendidikan sosial, sistem kekerabatan juga berfungsi
sebagai sarana pewarisan nilai moral, etika, dan pengetahuan lokal. Keluarga dan
marga menjadi institusi pendidikan pertama bagi generasi muda untuk
memahami adat dan norma sosial (Putra et al., 2023). Nilai seperti sakai
sambayan (gotong royong) dan nemui nyimah (saling menghormati) diajarkan
melalui praktik kehidupan keluarga dan upacara adat. Dengan demikian,
kekerabatan menjadi pilar pembentukan karakter budaya Lampung.

Dalam perkembangan modern sistem kekerabatan adat Lampung
menghadapi tantangan globalisasi dan mobilitas sosial. Perubahan gaya hidup,
urbanisasi, dan digitalisasi menggeser pola interaksi antarkerabat yang
sebelumnya bersifat langsung menjadi virtual (Putra et al., 2021). Namun, nilai-
nilai inti seperti solidaritas, kehormatan, dan penghargaan terhadap leluhur
tetap dipertahankan. Adaptasi ini menunjukkan resiliensi budaya Lampung
dalam menghadapi arus modernitas.

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa masyarakat yang masih
mempertahankan sistem kekerabatan tradisional cenderung memiliki kohesi
sosial yang kuat. Kekerabatan menjadi sumber daya sosial yang menopang
partisipasi kolektif dan rasa tanggung jawab terhadap komunitas (Putra, Windah,
& Purnamayanti, 2023). Dalam konteks pembangunan sosial budaya, sistem ini
berperan penting dalam mendukung Kkelestarian nilai lokal di tengah
homogenisasi budaya global.



89

Meskipun demikian, terdapat kekurangan penelitian komparatif yang
membedakan sistem kekerabatan Saibatin dan Pepadun secara struktural dan
fungsional. Studi terdahulu lebih menyoroti aspek upacara dan simbol, tanpa
menjelaskan dimensi sosial dan hukum dari sistem tersebut (Rahayu, 2018).
Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menghadirkan analisis yang lebih
mendalam dengan memadukan pendekatan antropologis dan sosiologis.
Pendekatan ini diharapkan dapat memperkaya pemahaman terhadap dinamika
kekerabatan di Lampung.

Berdasarkan latar belakang tersebut penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis sistem kekerabatan masyarakat adat Lampung dari dua aspek:
struktur sosial dan fungsi budaya. Penelitian juga menelaah bagaimana sistem
manyamak warei mempengaruhi identitas kolektif dan relasi sosial masyarakat
Lampung. Selain itu, kajian ini berupaya menggambarkan adaptasi sistem
kekerabatan terhadap perubahan sosial dan modernisasi. Hipotesis utama
penelitian ini adalah bahwa sistem kekerabatan Lampung bersifat adaptif dan
tetap menjadi fondasi utama dalam membentuk struktur sosial dan identitas
budaya masyarakat.

Dengan demikian tujuan penulisan artikel ini adalah: (1) menjelaskan
perbedaan sistem kekerabatan antara masyarakat adat Saibatin dan Pepadun; (2)
menguraikan peran sistem kekerabatan dalam membentuk identitas sosial-
budaya masyarakat Lampung; dan (3) menganalisis struktur serta dinamika
sistem manyamak waret sebagai warisan sosial yang relevan hingga masa kini.
Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi teoretis terhadap studi
antropologi kekerabatan dan praktis terhadap pelestarian kearifan lokal
Lampung di tengah perubahan zaman.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang
berfokus pada pemahaman mendalam terhadap sistem kekerabatan masyarakat
adat Lampung. Pendekatan ini dipilih karena mampu menafsirkan makna sosial,
simbol, dan praktik budaya yang tidak dapat dijelaskan hanya melalui angka atau
statistik (Creswell, 2014). Dengan demikian, penelitian ini menekankan pada
eksplorasi makna di balik struktur sosial dan adat yang membentuk sistem
manyamak warei. Pendekatan ini memungkinkan peneliti memahami
kekerabatan sebagai fenomena kultural yang hidup dalam konteks sosial
masyarakat Lampung.



90

Metode yang digunakan meliputi studi pustaka dan studi kasus. Studi
pustaka dilakukan untuk mengumpulkan dan mengkaji literatur yang relevan,
seperti buku, jurnal ilmiah, laporan penelitian, serta dokumen hukum adat
Lampung (Bungin, 2019). Sementara itu, studi kasus dipilih karena memberikan
peluang untuk menelaah fenomena secara mendalam dan kontekstual, terutama
perbedaan sistem kekerabatan antara masyarakat Saibatin dan Pepadun (Yin,
2018). Kombinasi kedua metode ini memperkuat validitas hasil melalui
triangulasi sumber data.

Instrumen penelitian utama adalah peneliti sendiri sebagai instrumen
kunci (key instrument), sesuai karakteristik penelitian kualitatif. Peneliti
berperan aktif dalam mengumpulkan, menafsirkan, dan memverifikasi data dari
berbagai sumber. Selain itu, digunakan pula instrumen bantu seperti panduan
observasi dan pedoman analisis teks untuk menelusuri istilah adat, relasi
genealogis, serta simbol kekerabatan dalam dokumen dan literatur. Sebagaimana
dinyatakan oleh Moleong (2017), kepekaan peneliti terhadap konteks sosial dan
budaya menjadi instrumen terpenting dalam penelitian kualitatif.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui tiga tahap yaitu inventarisasi
literatur klasik dan modern tentang sistem kekerabatan, analisis isi terhadap teks
adat Lampung dan dokumen hukum adat serta verifikasi silang dengan hasil
penelitian terdahulu. Data sekunder bersumber dari karya ilmiah kredibel seperti
Hadikusuma (2003), Rahayu (2018), dan Koentjaraningrat (2009) guna
memperoleh gambaran menyeluruh tentang konsep, struktur, dan fungsi
kekerabatan adat Lampung dalam lintasan waktu. Analisis data dilakukan secara
kualitatif menggunakan model interaktif Miles dan Huberman (1994) yang
mencakup reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, dengan
pendekatan hermeneutik untuk menafsirkan makna sosial dalam konteks simbol
dan nilai budaya. Selain itu, analisis komparatif digunakan untuk menelaah
perbedaan struktur dan fungsi kekerabatan antara komunitas Saibatin dan
Pepadun. Hasil analisis disajikan secara naratif-deskriptif guna menggambarkan
keterkaitan antara sistem kekerabatan, identitas sosial, dan struktur adat
masyarakat Lampung.

DAN PEMBAHASAN
Bentuk Sistem dan Struktur Kekerabatan Adat Lampung

Temuan penelitian menunjukkan bahwa masyarakat adat Lampung
secara umum menganut sistem kekerabatan patrilineal, yaitu garis keturunan
ditarik melalui pihak ayah. Dalam sistem ini, anak laki-laki berperan sebagai



91

penerus marga, pewaris nama keluarga, dan pemegang tanggung jawab sosial
terhadap keluarga besar. Struktur patrilineal ini mempertegas kedudukan laki-
laki dalam keluarga maupun dalam komunitas adat sebagai pewaris nilai dan
kedudukan simbolik (Hadikusuma, 2003). Hal ini sejalan dengan teori struktur
sosial Radcliffe-Brown (1952) yang menyatakan bahwa kekerabatan menjadi
mekanisme utama pembentukan peran sosial dan kekuasaan dalam masyarakat
tradisional.

Pola patrilineal ini berimplikasi pada pembagian peran dan tanggung
jawab gender. Laki-laki menjadi pusat pewarisan dan pelindung keluarga,
sementara perempuan menjalankan peran domestik dan sosial yang lebih
fleksibel. Namun, dalam praktik modern, peran perempuan dalam kekerabatan
Lampung mulai mengalami pergeseran, terutama di wilayah urban (Rahayu,
2018). Perubahan ini menunjukkan adanya adaptasi sistem adat terhadap
dinamika sosial kontemporer.

Struktur sosial masyarakat adat Lampung terdiri dari suku, marga, dan
klan (keluarga besar) yang terhubung melalui garis keturunan ayah. Keanggotaan
dalam sistem ini menentukan hak sosial, kewajiban adat, serta status dalam
komunitas. Struktur ini menegaskan konsep bahwa kekerabatan bukan sekadar
hubungan biologis, tetapi juga simbol status sosial dan tanggung jawab kolektif.
Dalam teori Parsons (1951), struktur sosial seperti ini berfungsi menjaga
keteraturan sosial dan kesinambungan sistem nilai dalam masyarakat.

Hubungan antaranggota keluarga dalam sistem kekerabatan Lampung
meluas hingga ke keluarga besar—termasuk paman, bibi, kakek-nenek, dan
kerabat jauh. Hubungan ini diatur melalui sistem manyamak warei, yang
menekankan kedekatan emosional dan tanggung jawab sosial (Koentjaraningrat,
2009). Hal ini memperlihatkan bahwa sistem kekerabatan Lampung berperan
sebagai jaringan sosial yang kohesif dan kolektif.

Sistem Hukum Adat dalam Kekerabatan

Dalam konteks hukum adat sistem kekerabatan Lampung berfungsi
sebagai pranata hukum yang hidup (living law) yang mengatur berbagai aspek
kehidupan sosial. Hukum adat mengatur hubungan antaranggota keluarga,
perkawinan, pewarisan, kepemilikan tanah, hingga penyelesaian sengketa (Van
Vollenhoven, 1933). Tokoh adat dan tetua marga berperan sebagai penegak nilai
moral dan sosial yang menjamin keadilan dalam komunitas. Nilai-nilai seperti
piil pesenggiri menjadi dasar moral hukum adat tersebut.



92

Hukum adat Lampung bersifat tidak tertulis, tetapi diwariskan melalui lisan dan
tradisi. Sebagaimana dinyatakan oleh Hendrawan dan Putra (2022), kearifan
lokal semacam ini membentuk sistem pengetahuan sosial yang berfungsi sebagai
mekanisme regulasi kolektif. Oleh karena itu, hukum adat kekerabatan tidak
hanya mengatur perilaku individu, tetapi juga menjaga keseimbangan antara hak
dan kewajiban sosial.

Penelitian ini menemukan perbedaan mendasar antara Saibatin dan
Pepadun dalam struktur kekerabatan. Saibatin bersifat hierarkis dan aristokratis,
dengan garis keturunan yang ketat dan jabatan adat diturunkan secara turun-
temurun. Sebaliknya, Pepadun memiliki struktur yang lebih terbuka,
memungkinkan seseorang naik status sosial melalui prosesi adat naik pepadun
(Rahayu, 2018). Perbedaan ini mencerminkan dua sistem nilai yang hidup
berdampingan dalam masyarakat Lampung.

Dalam sistem Saibatin kehormatan dan darah biru menjadi penentu
legitimasi sosial, sedangkan dalam Pepadun, kerja keras dan partisipasi adat
dapat menaikkan derajat seseorang. Seperti dijelaskan oleh Radcliffe-Brown
(1952), sistem kekerabatan semacam ini berfungsi membentuk hierarki sosial
yang diakui secara simbolik. Kedua sistem tersebut sama-sama menjaga
keseimbangan sosial melalui aturan adat yang kuat.

Fungsi Sosial dan Budaya Kekerabatan

Fungsi sosial kekerabatan masyarakat adat Lampung tidak hanya menjaga
identitas budaya, tetapi juga menjadi mekanisme kontrol sosial. Kekerabatan
mengatur norma, pembagian peran, serta tanggung jawab antarindividu dan
keluarga. Nilai-nilai seperti sakai sambayan (gotong royong) dan nemui nyimah
(saling menghormati) memperkuat solidaritas antaranggota masyarakat
(Koentjaraningrat, 2009). Dengan demikian, sistem ini berfungsi sebagai perekat
sosial yang menjaga keharmonisan komunitas.

Secara budaya sistem kekerabatan juga berperan dalam pewarisan marga,
bahasa, dan ritual adat. Hal ini selaras dengan pandangan Hall (1996) bahwa
identitas budaya dipertahankan melalui praktik simbolik dan hubungan sosial.
Dalam konteks Lampung, kekerabatan menjadi sarana pewarisan nilai moral dan
pembentukan identitas kolektif masyarakat adat.

Temuan menunjukkan bahwa prinsip patrilineal menjadi landasan utama
hukum adat Lampung. Laki-laki tidak hanya berperan sebagai pewaris nama dan
tanah, tetapi juga sebagai pengemban tanggung jawab sosial terhadap keluarga



93

dan marga. Perempuan tetap dihormati dalam peran sosial, namun tidak menjadi
pusat pewarisan simbolik atau kepemimpinan adat (Hadikusuma, 2003). Hal ini
memperlihatkan kesinambungan tradisi patriarkal dalam sistem sosial
Lampung.

Namun perubahan sosial mulai menantang sistem ini terutama di wilayah
urban dan komunitas terdidik. Beberapa keluarga mulai mengakui kontribusi
perempuan dalam pewarisan ekonomi dan pelestarian adat (Putra et al., 2023).
Adaptasi ini mencerminkan fleksibilitas adat Lampung dalam merespons
dinamika zaman tanpa kehilangan nilai dasarnya.

Tantangan Modernisasi terhadap Sistem Kekerabatan

Modernisasi, urbanisasi, dan penetrasi hukum nasional menghadirkan
tantangan bagi keberlangsungan sistem kekerabatan tradisional. Banyak
generasi muda Lampung yang hidup di kota besar mulai menjauh dari praktik
adat, termasuk penggunaan bahasa dan partisipasi dalam upacara adat (Putra &
Windah, 2021). Namun, di wilayah pedesaan, sistem manyamak warei tetap
kuat karena dianggap sebagai identitas budaya dan spiritual. Hal ini
memperlihatkan adanya dualisme budaya antara tradisi dan modernitas.

Penelitian ini juga menemukan bahwa sistem kekerabatan yang kuat
berkontribusi terhadap kohesi sosial dan ketahanan budaya masyarakat
Lampung. Melalui mekanisme adat, masyarakat mampu mempertahankan
struktur sosial yang stabil di tengah perubahan global (Putra, 2021). Dengan
demikian, sistem kekerabatan bukan hanya warisan budaya, tetapi juga
instrumen sosial yang adaptif terhadap modernitas.

Berdasarkan temuan di atas, sistem kekerabatan Lampung memiliki dua
dimensi utama: dimensi hukum dan dimensi sosial-budaya. Dimensi hukum
mengatur hak, kewajiban, pewarisan, dan penyelesaian konflik melalui norma
adat yang tidak tertulis namun mengikat. Sedangkan dimensi sosial-budaya
berfungsi menjaga identitas, solidaritas, dan nilai-nilai Lampung seperti piil
pesenggiri dan sakai sambayan. Kedua dimensi ini menjadikan sistem
kekerabatan Lampung bukan hanya struktur sosial, tetapi juga sarana pelestarian
moral kolektif dan kohesi budaya masyarakat adat.



94

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan dapat disimpulkan bahwa
sistem hukum kekerabatan masyarakat adat Lampung merupakan sistem sosial-
hukum yang berakar kuat pada prinsip patrilineal, di mana garis keturunan,
pewarisan, dan kedudukan sosial ditarik dari pihak ayah. Sistem ini menciptakan
tatanan sosial yang stabil dan berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang
mengatur hak, kewajiban, serta tanggung jawab antaranggota keluarga.
Walaupun terdapat dua bentuk utama—Saibatin dan Pepadun—keduanya
menunjukkan fungsi yang sama dalam menjaga struktur sosial dan identitas
budaya. Dalam perspektif antropologi sosial, sistem ini mencerminkan integrasi
antara struktur sosial, hukum adat, dan nilai moral masyarakat Lampung.

Meskipun menghadapi tekanan modernisasi dan urbanisasi sistem
kekerabatan Lampung tetap bertahan sebagai identitas kolektif dan simbol
solidaritas sosial. Adaptasi terhadap perubahan zaman dilakukan melalui
transformasi nilai dan praktik, seperti keterlibatan perempuan dalam
pengambilan keputusan adat atau penggunaan media digital untuk
memperkenalkan tradisi. Temuan ini memperlihatkan kemampuan sistem adat
untuk beradaptasi tanpa kehilangan substansi nilai-nilai dasarnya. Hal ini
membuktikan bahwa kekerabatan adat berfungsi bukan hanya sebagai sistem
tradisional, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang dinamis dalam konteks
modern.

Pelestarian sistem hukum kekerabatan adat Lampung perlu dilakukan
secara strategis melalui pendidikan keluarga, kegiatan adat, dan revitalisasi
tradisi lisan. Pemerintah daerah diharapkan memberi ruang bagi hukum adat
untuk berjalan berdampingan dengan hukum nasional, terutama dalam konteks
perkawinan, pewarisan, dan penyelesaian sengketa. Selain itu, lembaga
pendidikan dan tokoh adat perlu berkolaborasi dalam mengembangkan
kurikulum lokal yang menanamkan nilai piil pesenggiri, sakai sambayan, dan
nemui nyimah kepada generasi muda. Upaya ini dapat memperkuat kesadaran
budaya sekaligus memperluas pemahaman terhadap sistem kekerabatan sebagai
warisan sosial yang relevan hingga kini.

Penelitian lanjutan disarankan untuk meneliti dinamika transformasi
hukum adat kekerabatan dalam konteks masyarakat urban dan diaspora
Lampung. Kajian interdisipliner yang memadukan antropologi, sosiologi hukum,
dan kajian budaya dapat memperkaya pemahaman terhadap adaptasi nilai-nilai
adat di tengah globalisasi.Penelitian mendatang juga dapat menelaah peran
generasi muda dalam pelestarian nilai kekerabatan melalui teknologi digital dan



95

pendidikan berbasis komunitas. Dengan demikian, sistem manyamak warei
dapat terus hidup sebagai sumber pengetahuan, moralitas, dan kohesi sosial
masyarakat Lampung modern.

DAFTAR PUSTAKA

Bungin, B. (2019). Penelitian Kualitatif: Komunikasi, Ekonomi, Kebijakan
Publik, dan Ilmu Sosial Lainnya. Jakarta: Kencana.

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed
methods approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage.

Hall, S. (1996). Cultural identity and diaspora. In P. Mongia (Ed.),
Contemporary postcolonial theory: A reader (pp. 110-121). Arnold.

Hadikusuma, H. (2003). Hukum Adat Indonesia. Bandung: Alumni.

Hendrawan, M. R., & Putra, P. (2022). Integrasi manajemen pengetahuan dan
literast informasi: Pendekatan konsep dan praktik. Malang: Universitas
Brawijaya Press.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded
sourcebook (2nd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Oktaria, R., & Putra, P. (2020). Pendidikan anak dalam keluarga sebagai strategi
pendidikan anak usia dini saat pandemi COVID-19. Jurnal Ilmiah Pesona
PAUD, 7(1), 41-51.

Parsons, T. (1951). The Social System. Glencoe, IL: The Free Press.

Putra, P. (2019). Strategi dan bentuk-bentuk informasi transmigrasi pada masa
Orde Baru dalam rangka mensukseskan program pembangunan nasional.
Jurnal Kepustakawanan dan Masyarakat Membaca, 35(2), 1-15.

Putra, P. (2021). Prinsip Demokratisasi Arsip: Suatu Konsep untuk
Menjembatani  antara  Kearsipan, Penulisan  Sejarah, dan
Pascamodernisme. Khazanah: Jurnal Pengembangan Kearsipan, 14,
39-56.

Putra, P., Frasetya, V., Corry, A., & Trenggono, N. (2021). Komunikasi mitigasi
bencana Kota Bandar Lampung. Komunika, 4(1), 1-18.



96

Putra, P., & Windah, A. (2021). Adopsi dan implementasi kecakapan literasi
informasi dan literasi digital untuk akselerasi UMKM di Indonesia pasca
pandemi Covid-19. IHRIS: Jurnal Ilmu Perpustakaan dan Informasi,
16(2), 177-199.

Putra, P., Windah, A., & Purnamayanti, A. (2023). Memahami lebih dalam
tentang teori siklus hidup, model kontinum rekod, dan konsep arsip total
untuk implementasi di institusi dan organisasi. Jurnal Ilmu Informasi,
Perpustakaan dan Kearsipan, 25(2), 3—20.

Putra, P., Windah, A., Purnamayanti, A., Maryani, E., & Yanti, T. D. (2023). Peran
Perpustakaan Jalanan “Jakarta Book Hive” dalam menumbuhkan minat
baca dan pendidikan literasi bagi pembaca anak. Educative: Jurnal
Ilmiah Pendidikan, 1(1), 33—42.

Putra, P., Windah, A., Nurhaida, I., Haerudin, N., & Oktaria, R. (2023).
Pembelajaran mitigasi bencana berbasis literasi informasi untuk
meningkatkan disaster self awareness AUD. Jurnal Obsesi: Jurnal
Pendidikan Anak Usia Dini, 7(2), 2109-2122.

Radcliffe-Brown, A. R. (1952). Structure and function in primitive society.
London: Cohen & West.

Rahayu, N. (2018). Makna simbolik dalam perkawinan adat Lampung. Bandar
Lampung: Lembaga Penelitian dan Kebudayaan Daerah.

Simon, C., & Watson, H. (2005). [Informasi publikasi tidak lengkap — perlu
dilengkapi sesuai sumber asli].

Van Vollenhoven, C. (1933). Het adatrecht van Nederlandsch-Indié. Leiden:
Brill.

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods
(6th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.



