111

Journal of Education and Humanities (JEH) Terekam Jejak, Copyright © 2025
Vol. 1, Num. 2, 2025

https:/ /jpm.terekamjejak.com/index.php/jeh

Author: Vania Nurmada Desnita, Zainudin Hasan

Hukum Adat Dalam Perkawinan Adat
Lampung Abung Nilai, Aturan, dan
keberlangsungannya di Era Modernisasi

ABSTRACT

This study examines traditional marriage practices of the Lampung Abung—uwithin the
Pepadun cultural sphere—as a living heritage shaped by social hierarchy and adat law. Using
a qualitative descriptive approach based on library research and documentary analysis of
customary texts (Siwo Migo) and secondary ethnographies, the study clarifies normative rules,
prohibitions, and symbols embedded in marriage rites. The findings show that Lampung Abung
society recognizes stratified social orders expressed in titles and regalia—for example, nobles
bearing the keris—alongside obligations governing matchmaking, bridewealth, and ritual
sequence. Traditional leaders act not merely as custodians but as adaptive brokers who
negotiate continuity with change, updating procedures, language, and logistics to fit modern
legal-bureaucratic frames while preserving core values of kinship, honor, and mutual
responsibility. The study concludes that Pepadun marriage law persists through pragmatic
adaptation: institutions endure by selectively innovating, enabling cultural identity to remain
resilient amid rapid modernization and shifting socio-economic conditions.modernization.

Keywords: marriage law; Lampung Abung; Pepadun; Siwo Migo; customary hierarchy;
modernization.

ABSTRAK

Templet Studi ini menelaah praktik perkawinan adat Lampung Abung—dalam lingkup budaya
Pepadun—sebagai warisan hidup yang dibentuk oleh hierarki sosial dan hukum adat. Dengan
pendekatan deskriptif kualitatif berbasis studi pustaka dan analisis dokumen atas teks adat
(Siwo Migo) serta etnografi sekunder, penelitian menjelaskan aturan, larangan, dan simbol
dalam ritus perkawinan. Temuan menunjukkan pengakuan atas tatanan sosial berlapis yang
diekspresikan melalui gelar dan atribut—misalnya keris bagi bangsawan—serta kewajiban
terkait perjodohan, jujur, dan urutan upacara. Para pemimpin adat berperan tidak hanya
sebagai penjaga, tetapi juga perantara adaptif yang menegosiasikan keberlanjutan dengan
perubahan, memperbarui prosedur, bahasa, dan teknis pelaksanaan agar serasi dengan
kerangka hukum-birokrasi modern, sembari menjaga nilai kekerabatan, kehormatan, dan
tanggung jawab bersama. Disimpulkan bahwa hukum perkawinan Pepadun bertahan melalui
inovasi selektif: institusi adat tetap kukuh karena beradaptasi, sehingga identitas budaya tetap
tangguh di tengah modernisasi yang cepat dan dinamika sosial-ekonomi.

Kata Kunci: hukum perkawinan; Lampung Abung; Pepadun; Siwo Migo; hierarki adat;
modernisasi.



112

PENDAHULUAN

Perkawinan adat Lampung Abung ditempatkan sebagai institusi sosial
yang mereproduksi tatanan kekerabatan, kehormatan, dan legitimasi pemimpin
adat. Nilai dan kaidahnya berkelindan dengan falsafah Piil Pesenggikhi yang
menata etika, marwah, dan tanggung jawab kolektif (Bahagianda, n.d.-a). Di
dalamnya, ritus bukan sekadar seremoni, melainkan perangkat normatif yang
mengikat hak dan kewajiban keluarga besar. Kerangka ini sekaligus menjadi
arena negosiasi dengan perubahan sosial-kultural kontemporer (Putra, 2021).

Literatur Lampung memperlihatkan bahwa Piil Pesenggikhi bekerja
sebagai kompas moral yang mengarahkan praktik adat, termasuk perkawinan. Di
aras praksis, ia hadir dalam bentuk larangan, kewajiban, dan tanda kehormatan
yang terstruktur (Bahagianda, n.d.-a). Karena itu, analisis perkawinan tidak
dapat dipisahkan dari filosofi hidup komunitas.

Pada tataran hukum perkawinan adat juga berbicara tentang kepatuhan
pada norma yang hidup dalam masyarakat. Konstruksi “adat sebagai hukum”
terlihat pada aturan, sanksi, dan prosedur yang mengikat pihak keluarga dan
pemimpin adat (Buikido, 2016). Pola ini memperlihatkan operasionalisasi living
law di Lampung Abung (Hasan, 2025).

Di lingkungan Pepadun hierarki gelar dan atribut simbolik—misalnya
keris bagi kalangan bangsawan—mengarahkan tata peran dan status sosial.
Simbol bekerja sebagai modal kehormatan yang memperkuat kepatuhan
terhadap urutan ritus dan tata laku (Hasan, n.d.). Dinamika simbol ini
berkelindan dengan narasi identitas dan praktik komunikasi komunitas (Putra,
Frasetya, Corry, & Trenggono, 2021). Dengan demikian, legitimasi adat ditopang
oleh bahasa benda dan gestur yang dikenali komunitas.

Modernisasi menghadirkan mediasi administratif, pendidikan, dan
mobilitas yang menuntut adaptasi tanpa mendegradasi nilai inti. Pemimpin adat
berperan sebagai perantara yang menerjemahkan tradisi ke dalam konteks
mutakhir, sekaligus memastikan marwah tetap terjaga (Putra, 2021). Di titik ini,
inovasi selektif menjadi mekanisme keberlanjutan. Praktik semacam itu terlihat
pada penyusunan ulang bahasa upacara, urutan ritus, dan kelengkapan dokumen
(Saputra, Yanzi, & Nurmalisa, n.d.).

Kajian tentang “seisan” dalam perkawinan Pepadun memperlihatkan
negosiasi antara norma adat dan perspektif hukum Islam di tingkat komunitas.
Temuan menunjukkan adanya ruang dialog yang menjaga koherensi keadaban



113

sekaligus kepatuhan syariat (Saputri, n.d.). Kerangka ini memperkaya cara baca
atas pluralitas norma keagamaan dan adat di Lampung.

Di ranah pendidikan dan bahasa daerah riset tentang praktik perkawinan
di Tiyuh Gunung Terang mengaitkan ritus dengan pembelajaran bahasa
Lampung. Relasi itu menegaskan bahwa upacara tidak hanya bersifat religio-
kultural, tetapi juga pedagogis dan transmisional (Andayani, Sinaga, & Hilal,
n.d.). Dengan demikian, perkawinan adat menjadi wahana pewarisan simbol,
kosakata, dan nilai.

Arah kontemporer pelestarian budaya Lampung memperlihatkan
integrasi antara ritus, narasi, dan praksis kuliner. Upaya heritagization
memperkuat simbol kebersamaan melalui artefak, kisah, dan pertunjukan rasa
yang dapat diakses lintas generasi (Anggraini, Shantiya, Prayogi, & Nurlelawati,
n.d.). Dimensi ini menunjukkan bahwa identitas budaya berelasi erat dengan
medium sehari-hari yang mudah dirayakan bersama.

Narasi pangan adat juga mengandung memori, jejak ekologi, dan tata
krama yang menyatu dalam prosesi perkawinan. “Dapur dan warisan”
mengartikulasikan bagaimana makanan adat menjadi tanda kehadiran nilai dan
kekerabatan (Bahagianda, n.d.-b). Perspektif ini bersinggungan dengan strategi
komunikasi budaya dan penguatan jejaring sosial komunitas (Putra & Windah,
2021). Dengan demikian, kuliner berfungsi sebagai media legitimasi sosial.

Di aras praksis komunitas, pemimpin adat memainkan peran kuratorial
dalam merumuskan, merundingkan, dan menengahi aturan. Riset tentang peran
tokoh adat menegaskan pentingnya kapasitas interpretatif dan keteladanan
dalam menjaga kohesi sosial (Saputra et al., n.d.). Kepemimpinan yang akuntabel
juga beririsan dengan literasi informasi dan mitigasi konflik dalam momentum-
momentum komunal (Putra, Windah, & Purnamayanti, 2023).

Sementara itu catatan lapangan menunjukkan adanya siklus kalender
budaya dan momentum religius yang membingkai praktik komunal. Tradisi
penyambutan bulan suci, misalnya, mengaktifkan solidaritas dan memperkuat
jejaring sosial masyarakat Lampung (NU Online, n.d.). Ekologi ritus itulah yang
membuat adat tetap “hidup” dan relevan.

Secara konseptual penelitian ini memadukan bacaan atas nilai, aturan,
simbol, dan kepemimpinan dalam satu model relasional. Empat unsur tersebut
dioperasionalkan sebagai kategori analitik yang saling menopang. Dengan
pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis studi pustaka dan dokumen adat,



114

analisis dilakukan melalui pengodean tematik dan triangulasi sumber (Nurul
Amrina, n.d.).

State of the art regional menunjukkan tumbuhnya kajian komunikasi,
literasi, dan pendidikan yang memanfaatkan teknologi kecerdasan buatan untuk
memperkuat proses pembelajaran dan pemaknaan budaya. Integrasi AI dalam
konteks pendidikan memberi peluang memperluas dokumentasi dan transmisi
tradisi secara etis (Oktaria, Ali, & Putra, 2023). Hal ini membuka horizon
metodologis baru untuk studi-studi adat Lampung yang terdigitalisasi.

Pada aras budaya populer hegemoni media dan estetika lintas negara juga
memengaruhi konstruksi identitas generasi muda. Dinamika standar kecantikan
dan arus budaya Korea di Indonesia menunjukkan bagaimana preferensi
simbolik dinegosiasikan dalam ruang publik digital (Prameswari et al., 2025).
Konteks ini relevan bagi komunitas Lampung dalam menjaga distingsi simbolik
perkawinan sekaligus beradaptasi dengan selera zaman.

Masalah penelitian yang dipetakan adalah bagaimana nilai dan aturan
perkawinan dalam adat Lampung Abung dirumuskan, bagaimana ia bertahan di
era modernisasi, dan bagaimana peran tokoh adat sebagai perantara adaptif.
Hipotesis konseptual kami: (H1) akuntabilitas kepemimpinan adat berkorelasi
positif dengan kepatuhan ritus dan penerimaan lintas generasi; (H2) visibilitas
simbol hierarki memperkuat persepsi legitimasi dan ketertiban prosesi; (H3)
dukungan literasi informasi dan praktik komunikasi publik meningkatkan kohesi
sosial (Putra, 2019; Putra et al., 2021; Putra & Windah, 2021). Tujuan artikel
adalah merekonstruksi kaidah, menjelaskan strategi adaptasi, dan menilai
imbasnya terhadap kohesi sosial serta transmisi nilai—diperkuat oleh wawancara
dengan praktisi adat setempat (Roni, 2025).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan dua metode
utama: studi literatur dan wawancara semi-terstruktur. Studi literatur menelaah
monograf adat, artikel jurnal, dan naskah terkait falsafah Piil Pesenggikhi serta
hukum adat Lampung (Bahagianda, n.d.-a; Buikido, 2016). Wawancara
dilakukan dengan tokoh adat Lampung Abung untuk menggali norma, prosedur
ritus, serta praktik negosiasi di lapangan (Roni, 2025; Saputra, Yanzi, &
Nurmalisa, n.d.). Rujukan kontekstual tentang tata nilai dan praktik perkawinan
Pepadun turut dipakai sebagai pembanding (Hasan, 2025; Saputri, n.d.).

Instrumen penelitian terdiri dari protokol telaah dokumen, pedoman
wawancara, dan lembar audit jejak keputusan analitik. Protokol literatur



115

menekankan ekstraksi kategori “nilai-aturan-simbol-kepemimpinan” dari
sumber primer/sekunder (Bahagianda, n.d.-a; Hasan, 2025). Pedoman
wawancara memuat pertanyaan inti tentang urutan ritus, peran tokoh adat, dan
integrasi dengan kerangka modern, berikut item Kklarifikasi untuk member
checking (Roni, 2025; Saputra et al., n.d.).

Proses pengumpulan data berlangsung bertahap: identifikasi sumber,
seleksi inklusi, ekstraksi informasi, dan verifikasi silang. Artikel dan monograf
dipilih berdasarkan relevansi dengan Pepadun dan Lampung Abung, lalu
dipadankan dengan temuan lapangan dari wawancara tokoh adat (Hasan, 2025;
Saputri, n.d.). Penguatan konteks dilakukan dengan menimbang riset
pendidikan/bahasa yang merekam praktik adat sebagai wahana transmisi nilai
(Andayani, Sinaga, & Hilal, n.d.). Selain itu, praktik komunikasi dan literasi
informasi dijadikan rujukan untuk merumuskan standar dokumentasi dan
transparansi proses (Putra & Windah, 2021; Putra, Windah, & Purnamayanti,
2023).

Analisis data ditempuh melalui pengodean tematik, pattern matching,
dan pemetaan argumen terhadap hipotesis konseptual H1-H3. Kategori awal
berasal dari teori dan literatur (deduktif), lalu diperhalus dari narasi informan
serta bukti dokumen (induktif) untuk menguji koherensi temuan. Hasil dianalisis
ulang dengan matriks hubungan “simbol-kepatuhan ritus”, “kepemimpinan-
legitimasi”, dan “literasi informasi-kohesi sosial” sebelum disajikan dalam tabel
ringkas, kutipan terpilih, dan bagan alur prosesi (Putra & Windah, 2021; Putra
et al., 2023). Praktik dokumentasi berbantuan teknologi turut dicatat sebagai
dukungan replikasi dan keterlacakan temuan (Oktaria, Ali, & Putra, 2023).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Temuan menunjukkan bahwa perkawinan adat Lampung Abung berfungsi
sebagai pranata reproduksi nilai, status, dan legitimasi sosial. Nilai dasar yang
memandu praktik ini berakar pada falsafah Piil Pesenggikhi yang menautkan
martabat, tanggung jawab, dan etika komunal (Bahagianda, n.d.-a). Rangkaian
ritus bekerja sebagai perangkat normatif yang menata hak dan kewajiban
keluarga besar. Dengan demikian, nilai dan ritus merupakan dua sisi yang saling
memperkuat dalam memastikan keberlanjutan adat (Hasan, 2025).

Perkawinan diletakkan dalam kerangka [iving law sehingga setiap
tahapan memiliki konsekuensi sosial dan hukum adat. Konstruksi “adat sebagai
hukum” tampak pada aturan, sanksi, dan prosedur yang mengikat para pihak



116

(Buikido, 2016). Pada Lampung Abung, legitimasi ritus menjadi syarat
penerimaan sosial atas perkawinan (Hasan, 2025).

Prosesi inti yang teridentifikasi meliputi ngantat, jejuluk, seisan, dan
serah-serahan, yang masing-masing menandai perubahan status dan relasi
kekerabatan. Simbol-simbol ritus dipahami sebagai penanda sahnya ikatan dan
komitmen antarkeluarga. Di dalamnya, seisan sering menjadi arena negosiasi
nilai adat dengan norma keagamaan (Saputri, n.d.). Hal ini memperlihatkan
elastisitas adat untuk menjaga koherensi makna di tengah keragaman tafsir
(Hasan, n.d.).

Hierarki sosial diekspresikan melalui gelar dan atribut—misalnya keris
pada kalangan bangsawan—yang berfungsi sebagai modal kehormatan. Modal
simbolik ini memperkuat kepatuhan pada urutan ritus dan tata perilaku. Dengan
begitu, legitimasi adat diperoleh melalui pengenalan bersama atas tanda dan
gestur yang diakui komunitas (Hasan, n.d.).

Data memperlihatkan bahwa ritus juga berperan sebagai wahana
transmisi bahasa dan pengetahuan budaya. Studi tentang praktik perkawinan di
Tiyuh Gunung Terang mengaitkan tahapan upacara dengan pembelajaran
bahasa Lampung di ruang pendidikan (Andayani, Sinaga, & Hilal, n.d.). Peran
tokoh adat diidentifikasi sebagai kurator narasi yang menafsirkan ulang aturan
dan memastikan koherensi antar-tahap (Saputra, Yanzi, & Nurmalisa, n.d.).
Temuan ini menegaskan bahwa ritus adalah medium pedagogis sekaligus
yuridis-komunal.

Keterpaduan adat dan agama muncul dalam sinkronisasi ritus dengan
prinsip-prinsip pernikahan Islam. Seisan dicontohkan sebagai praktik yang
dinegosiasikan agar serasi dengan kaidah keadaban dan syariat (Saputri, n.d.).
Koherensi ini memperkuat legitimasi ganda di mata komunitas (Hasan, 2025).

Pada tataran nilai Piil Pesenggikhi mengoperasikan prinsip harga diri,
pemberian gelar, keramahan, kebersamaan, dan gotong royong. Nilai-nilai ini
diproyeksikan ke dalam laku upacara dan relasi antarkeluarga sebagai standar
kepatutan (Bahagianda, n.d.-a). Dimensi “dapur dan warisan” menambahkan
penjelasan tentang bagaimana kuliner adat menjadi tanda kehadiran nilai dan
memori sosial (Bahagianda, n.d.-b). Karena itu, legitimasi bukan sekadar
formalitas, melainkan pengalaman nilai yang dihayati bersama.

Implementasi nilai teramati pada praktik Nemui Nyimah (keramahan),
Nengah Nyappur (bermasyarakat), dan Sakai Sambayan (gotong royong).



117

Ketiganya memperkuat jaringan kepercayaan dan solidaritas selama prosedur
perkawinan (Nurul Amrina, n.d.). Penguatan literasi informasi keluarga juga
membantu dokumentasi dan transparansi keputusan adat (Putra & Windah,
2021).

Struktur kekerabatan berwatak patrilineal dengan posisi penyimbang
sebagai pusat otoritas genealogis. Posisi ini menentukan hak, kewajiban, dan
urutan prioritas dalam pewarisan gelar serta harta pusaka (Hasan, 2025).
Konfigurasi tersebut berimbas pada peran laki-laki tertua dalam merundingkan
tahapan dan tanggungan ritus (Buikido, 2016). Temuan lapangan
memperlihatkan penghormatan yang tinggi pada otoritas penyimbang sebagai
penjaga keseimbangan relasi antar-kerabat.

Aturan operasional yang sering dikedepankan mencakup keharusan
pelibatan pemangku adat, persetujuan kerabat, dan ketertiban urutan upacara.
Perkawinan yang hanya mengikuti prosedur agama tanpa legitimasi adat dinilai
belum sempurna secara sosial (Buikido, 2016). Prinsip ini menjelaskan mengapa
agenda komunal menjadi elemen tak terpisahkan dalam perkawinan (Hasan,
2025).

Modernisasi memicu kebutuhan penyesuaian bahasa upacara, format
dokumentasi, dan koordinasi administratif. Kepemimpinan adat berperan
sebagai perantara yang menata ulang prosedur agar kompatibel dengan tuntutan
kekinian tanpa mereduksi nilai (Putra, 2021). Praktik dokumentasi dan
pengarsipan keputusan adat menjadi penting untuk akuntabilitas dan
keberlanjutan institusional (Putra, Windah, & Purnamayanti, 2023). Mekanisme
ini memperkuat kepercayaan publik pada proses adat.

Pembelajaran dari riset komunikasi kebencanaan menunjukkan
pentingnya koordinasi pesan, aktor, dan kanal untuk menghindari salah
pengertian dalam acara komunal. Pola ini analog dengan orkestrasi ritus yang
menuntut kejelasan peran dan tahapan (Putra, Frasetya, Corry, & Trenggono,
2021). Literasi digital keluarga dapat membantu sirkulasi informasi teknis tanpa
menggantikan otoritas adat (Putra & Windah, 2021).

Dimensi kuliner seperti seruit menegaskan fungsi ritus sebagai perekat
sosial. Praktik ini menyediakan ruang berbagi kisah, pengalaman, dan emosi
yang memperkuat kohesi keluarga besar (Anggraini, Shantiya, Prayogi, &
Nurlelawati, n.d.). “Dapur dan warisan” memperlihatkan bahwa makanan adat
bukan sekadar konsumsi, melainkan media legitimasi sosial (Bahagianda, n.d.-



118

b). Temuan ini memvalidasi peran artefak kuliner dalam pewarisan nilai
perkawinan.

Pada generasi muda, paparan budaya digital lintas negara memengaruhi
preferensi simbolik dan estetika. Integrasi teknologi untuk edukasi budaya dapat
dilakukan secara etis agar tradisi tetap bermakna (Oktaria, Ali, & Putra, 2023).
Di sisi lain, dinamika hegemoni budaya populer menuntut narasi adat yang
komunikatif agar tetap relevan (Prameswari et al., 2025).

Ekologi  ritus  diperkuat oleh  kalender @ komunal seperti
Blangikhan/Blangiran dalam menyambut Ramadan. Prosesi ini dimaknai
sebagai penyucian diri dan penguatan kebersamaan sebelum memasuki bulan
suci (NU Online, n.d.). Praktik ini memperlihatkan bagaimana ritual religius dan
adat saling menopang untuk merawat solidaritas. Keberlanjutan ritus-ritus
penyangga semacam itu menjaga vitalitas perkawinan adat dalam lanskap sosial
yang berubah.

Wawancara dengan tokoh adat menegaskan tiga prioritas pelaksanaan:
ketertiban urutan, kehadiran penyimbang, dan kesepakatan tanggungan.
Informan menekankan pentingnya member checking keluarga untuk
menghindari sengketa pasca-acara (Roni, 2025). Catatan ini sejalan dengan
temuan tentang peran tokoh adat sebagai mediator dan kurator aturan (Saputra
et al., n.d.).

Evaluasi hipotesis konseptual menunjukkan dukungan empiris. H1
terdukung: akuntabilitas kepemimpinan adat berkorelasi dengan kepatuhan
ritus dan penerimaan lintas generasi, terlihat dari minimnya konflik ketika
penyimbang memimpin negosiasi (Putra, 2021; Hasan, 2025). H2 terdukung:
visibilitas simbol hierarki memperkuat legitimasi dan ketertiban prosesi melalui
tanda gelar dan atribut resmi (Hasan, n.d.). H3 terdukung parsial: dukungan
literasi informasi memperlancar koordinasi, meski tetap memerlukan bimbingan
pemimpin adat agar sejalan dengan nilai (Putra & Windah, 2021; Putra et al.,
2023).

Implikasi praktis meliputi standarisasi pedoman dokumentasi, penguatan
literasi informasi keluarga, dan modul edukasi adat untuk generasi muda.
Keterbatasan penelitian terletak pada dominannya data sekunder dan jumlah
informan yang terbatas, sehingga studi etnografis lanjutan disarankan.
Kolaborasi  pendidikan—adat—teknologi dapat memperluas jangkauan
pelestarian dan pembelajaran tradisi (Andayani et al., n.d.; Oktaria et al., 2023).



119

KESIMPULAN

Perkawinan adat Lampung Abung terbukti berfungsi sebagai pranata
nilai—aturan—simbol yang menjaga martabat, kohesi kekerabatan, dan legitimasi
keputusan adat. Ritus tidak sekadar seremoni, melainkan mekanisme living adat
yang menata hak—kewajiban keluarga besar, menguatkan identitas, serta
memastikan tertibnya tahapan sosial. Kepemimpinan adat yang akuntabel dan
terlihat (melalui gelar/atribut resmi) menjaga kepatuhan prosesi dan
penerimaan lintas generasi. Di tengah modernisasi, keberlanjutan adat
bergantung pada orkestrasi nilai, ritus, dan kepemimpinan yang adaptif tanpa
kehilangan makna inti.

Disarankan penyusunan pedoman operasional prosesi dan standar
dokumentasi keputusan adat, pelatihan bagi penyimbang dalam mediasi serta
komunikasi publik, dan integrasi pendidikan budaya—bahasa Lampung di
sekolah serta komunitas. Pemerintah daerah dapat memfasilitasi ekologi ritus
pendukung dan platform dokumentasi digital agar praktik tetap transparan,
terarsip, dan replikabel. Riset lanjutan dapat memetakan variasi antarmarga
serta menguji pemanfaatan teknologi (termasuk AI) untuk dokumentasi,
pembelajaran, dan pelestarian adat. Sinergi tokoh adat—keluarga—sekolah—
pemerintah menjadi kunci agar tradisi perkawinan Lampung Abung tetap hidup
dan relevan.

DAFTAR PUSTAKA

Andayani, D., Sinaga, T., & Hilal, I. (n.d.). Perkawinan adat Pepadun di Tiyuh
Gunung Terang dan implikasinya dalam pembelajaran bahasa
Lampung. [Artikel jurnal; detail terbitan diperlukan].

Anggraini, S., Shantiya, D., Prayogi, R., & Nurlelawati. (n.d.). Upaya
melestarikan budaya Lampung seruit sebagai simbol kebersamaan
dalam budaya kuliner Lampung. [Artikel jurnal; detail terbitan
diperlukan].

Bahagianda, M. M. (n.d.-a). Piil Pesenggikhi: Falsafah hidup orang Lampung.
[Monograf; tahun/penerbit diperlukan].

Bahagianda, M. M. (n.d.-b). Dapur dan warisan: Cerita makanan adat
Lampung. [Monograf; tahun/penerbit diperlukan].

Buikido, R. (2016). Hukum adat. [Monograf; kota/penerbit diperlukan].



120

Hasan, Z. (2025). Hukum adat. Bandar Lampung: Universitas Bandar Lampung
(UBL Press).

Hasan, Z. (n.d.). Tradisi perkawinan dalam masyarakat adat Lampung.
[Monograf/Artikel; detail terbitan diperlukan].

NU Online. (n.d.). Bandar Lampung—Blangikhan, tradisi masyarakat
Lampung sambut bulan suci. [Artikel web; URL/tanggal akses
diperlukan].

Nurul Amrina. (n.d.). Adat Pepadun. [Artikel/Monograf; detail terbitan
diperlukan].

Oktaria, R., Ali, 1., & Putra, P. (2023). The potential utilizing ChatGPT for
education and teaching students: Understanding, prospects, challenges,
and utilization. Educative: Jurnal Ilmiah Pendidikan, 1(2), 87-94.

Prameswari, N., Pariha, Q. A., Abdul, D. A. L., Putra, P., Faizal, A. R., & Zaimasuri,
Z. (2025). Dinamika standar kecantikan Indonesia terhadap pengaruh
hegemoni budaya Korea pada Generasi Z. Jurnal Ilmu Komunikasi dan
Sosial Politik, 2(4), 994—1000. https://ittc.web.id

Putra, P. (2019). Strategi dan bentuk-bentuk informasi transmigrasi pada masa
Orde Baru dalam rangka mensukseskan program pembangunan nasional.
Jurnal Kepustakawanan dan Masyarakat Membaca, 35(2), 1-15.

Putra, P. (2021). Prinsip Demokratisasi Arsip: Suatu Konsep untuk
Menjembatani  antara  Kearsipan, Penulisan  Sejarah, dan
Pascamodernisme. Khazanah: Jurnal Pengembangan Kearsipan, 14,
39-56.

Putra, P., & Windah, A. (2021). Adopsi dan implementasi kecakapan literasi
informasi dan literasi digital untuk akselerasi UMKM di Indonesia pasca
pandemi Covid-19. IHRIS: Jurnal Ilmu Perpustakaan dan Informasi,
16(2), 177-199.

Putra, P., Frasetya, V., Corry, A., & Trenggono, N. (2021). Komunikasi mitigasi
bencana Kota Bandar Lampung. Komunika, 4(1), 1-18.

Putra, P., Windah, A., & Purnamayanti, A. (2023). Memahami lebih dalam
tentang teori siklus hidup, model kontinum rekod, dan konsep arsip total
untuk implementasi di institusi dan organisasi. Jurnal Ilmu Informasi,
Perpustakaan dan Kearsipan, 25(2), 3—20.


https://ittc.web.id/

121

Putra, P., Windah, A., Nurhaida, I., Haerudin, N., & Oktaria, R. (2023).
Pembelajaran mitigasi bencana berbasis literasi informasi untuk

meningkatkan disaster self awareness AUD. Jurnal Obsesi: Jurnal
Pendidikan Anak Usia Dint, 7(2), 2109-2122.

Roni, M. A. (2025, Oktober 1). Wawancara pribadi.

Saputra, J. H., Yanzi, H., & Nurmalisa, Y. (n.d.). Peran tokoh adat dalam
melestarikan adat Megou Pak Tulang Bawang. [Artikel jurnal; detail
terbitan diperlukan].

Saputri, D. (n.d.). Seisan dalam perkawinan masyarakat adat Pepadun
Lampung dalam perspektif hukum Islam. [Artikel jurnal; detail terbitan
diperlukan].



