
111 
 

Journal of Education and Humanities (JEH) Terekam Jejak, Copyright © 2025 

Vol. 1, Num. 2, 2025 

https://jpm.terekamjejak.com/index.php/jeh  

Author: Vania Nurmada Desnita, Zainudin Hasan  

 

Hukum Adat Dalam Perkawinan Adat 

Lampung Abung Nilai, Aturan, dan 

keberlangsungannya di Era Modernisasi  

ABSTRACT 

This study examines traditional marriage practices of the Lampung Abung—within the 

Pepadun cultural sphere—as a living heritage shaped by social hierarchy and adat law. Using 

a qualitative descriptive approach based on library research and documentary analysis of 

customary texts (Siwo Migo) and secondary ethnographies, the study clarifies normative rules, 

prohibitions, and symbols embedded in marriage rites. The findings show that Lampung Abung 

society recognizes stratified social orders expressed in titles and regalia—for example, nobles 

bearing the keris—alongside obligations governing matchmaking, bridewealth, and ritual 

sequence. Traditional leaders act not merely as custodians but as adaptive brokers who 

negotiate continuity with change, updating procedures, language, and logistics to fit modern 

legal-bureaucratic frames while preserving core values of kinship, honor, and mutual 

responsibility. The study concludes that Pepadun marriage law persists through pragmatic 

adaptation: institutions endure by selectively innovating, enabling cultural identity to remain 

resilient amid rapid modernization and shifting socio-economic conditions.modernization. 

Keywords: marriage law; Lampung Abung; Pepadun; Siwo Migo; customary hierarchy; 

modernization. 

ABSTRAK 

Templet Studi ini menelaah praktik perkawinan adat Lampung Abung—dalam lingkup budaya 

Pepadun—sebagai warisan hidup yang dibentuk oleh hierarki sosial dan hukum adat. Dengan 

pendekatan deskriptif kualitatif berbasis studi pustaka dan analisis dokumen atas teks adat 

(Siwo Migo) serta etnografi sekunder, penelitian menjelaskan aturan, larangan, dan simbol 

dalam ritus perkawinan. Temuan menunjukkan pengakuan atas tatanan sosial berlapis yang 

diekspresikan melalui gelar dan atribut—misalnya keris bagi bangsawan—serta kewajiban 

terkait perjodohan, jujur, dan urutan upacara. Para pemimpin adat berperan tidak hanya 

sebagai penjaga, tetapi juga perantara adaptif yang menegosiasikan keberlanjutan dengan 

perubahan, memperbarui prosedur, bahasa, dan teknis pelaksanaan agar serasi dengan 

kerangka hukum-birokrasi modern, sembari menjaga nilai kekerabatan, kehormatan, dan 

tanggung jawab bersama. Disimpulkan bahwa hukum perkawinan Pepadun bertahan melalui 

inovasi selektif: institusi adat tetap kukuh karena beradaptasi, sehingga identitas budaya tetap 

tangguh di tengah modernisasi yang cepat dan dinamika sosial-ekonomi.  

Kata Kunci: hukum perkawinan; Lampung Abung; Pepadun; Siwo Migo; hierarki adat; 
modernisasi. 



112 
 

PENDAHULUAN 

Perkawinan adat Lampung Abung ditempatkan sebagai institusi sosial 

yang mereproduksi tatanan kekerabatan, kehormatan, dan legitimasi pemimpin 

adat. Nilai dan kaidahnya berkelindan dengan falsafah Piil Pesenggikhi yang 

menata etika, marwah, dan tanggung jawab kolektif (Bahagianda, n.d.-a). Di 

dalamnya, ritus bukan sekadar seremoni, melainkan perangkat normatif yang 

mengikat hak dan kewajiban keluarga besar. Kerangka ini sekaligus menjadi 

arena negosiasi dengan perubahan sosial-kultural kontemporer (Putra, 2021). 

Literatur Lampung memperlihatkan bahwa Piil Pesenggikhi bekerja 

sebagai kompas moral yang mengarahkan praktik adat, termasuk perkawinan. Di 

aras praksis, ia hadir dalam bentuk larangan, kewajiban, dan tanda kehormatan 

yang terstruktur (Bahagianda, n.d.-a). Karena itu, analisis perkawinan tidak 

dapat dipisahkan dari filosofi hidup komunitas. 

Pada tataran hukum perkawinan adat juga berbicara tentang kepatuhan 

pada norma yang hidup dalam masyarakat. Konstruksi “adat sebagai hukum” 

terlihat pada aturan, sanksi, dan prosedur yang mengikat pihak keluarga dan 

pemimpin adat (Buikido, 2016). Pola ini memperlihatkan operasionalisasi living 

law di Lampung Abung (Hasan, 2025). 

Di lingkungan Pepadun hierarki gelar dan atribut simbolik—misalnya 

keris bagi kalangan bangsawan—mengarahkan tata peran dan status sosial. 

Simbol bekerja sebagai modal kehormatan yang memperkuat kepatuhan 

terhadap urutan ritus dan tata laku (Hasan, n.d.). Dinamika simbol ini 

berkelindan dengan narasi identitas dan praktik komunikasi komunitas (Putra, 

Frasetya, Corry, & Trenggono, 2021). Dengan demikian, legitimasi adat ditopang 

oleh bahasa benda dan gestur yang dikenali komunitas. 

Modernisasi menghadirkan mediasi administratif, pendidikan, dan 

mobilitas yang menuntut adaptasi tanpa mendegradasi nilai inti. Pemimpin adat 

berperan sebagai perantara yang menerjemahkan tradisi ke dalam konteks 

mutakhir, sekaligus memastikan marwah tetap terjaga (Putra, 2021). Di titik ini, 

inovasi selektif menjadi mekanisme keberlanjutan. Praktik semacam itu terlihat 

pada penyusunan ulang bahasa upacara, urutan ritus, dan kelengkapan dokumen 

(Saputra, Yanzi, & Nurmalisa, n.d.). 

Kajian tentang “seisan” dalam perkawinan Pepadun memperlihatkan 

negosiasi antara norma adat dan perspektif hukum Islam di tingkat komunitas. 

Temuan menunjukkan adanya ruang dialog yang menjaga koherensi keadaban 



113 
 

sekaligus kepatuhan syariat (Saputri, n.d.). Kerangka ini memperkaya cara baca 

atas pluralitas norma keagamaan dan adat di Lampung. 

Di ranah pendidikan dan bahasa daerah riset tentang praktik perkawinan 

di Tiyuh Gunung Terang mengaitkan ritus dengan pembelajaran bahasa 

Lampung. Relasi itu menegaskan bahwa upacara tidak hanya bersifat religio-

kultural, tetapi juga pedagogis dan transmisional (Andayani, Sinaga, & Hilal, 

n.d.). Dengan demikian, perkawinan adat menjadi wahana pewarisan simbol, 

kosakata, dan nilai. 

Arah kontemporer pelestarian budaya Lampung memperlihatkan 

integrasi antara ritus, narasi, dan praksis kuliner. Upaya heritagization 

memperkuat simbol kebersamaan melalui artefak, kisah, dan pertunjukan rasa 

yang dapat diakses lintas generasi (Anggraini, Shantiya, Prayogi, & Nurlelawati, 

n.d.). Dimensi ini menunjukkan bahwa identitas budaya berelasi erat dengan 

medium sehari-hari yang mudah dirayakan bersama. 

Narasi pangan adat juga mengandung memori, jejak ekologi, dan tata 

krama yang menyatu dalam prosesi perkawinan. “Dapur dan warisan” 

mengartikulasikan bagaimana makanan adat menjadi tanda kehadiran nilai dan 

kekerabatan (Bahagianda, n.d.-b). Perspektif ini bersinggungan dengan strategi 

komunikasi budaya dan penguatan jejaring sosial komunitas (Putra & Windah, 

2021). Dengan demikian, kuliner berfungsi sebagai media legitimasi sosial. 

Di aras praksis komunitas, pemimpin adat memainkan peran kuratorial 

dalam merumuskan, merundingkan, dan menengahi aturan. Riset tentang peran 

tokoh adat menegaskan pentingnya kapasitas interpretatif dan keteladanan 

dalam menjaga kohesi sosial (Saputra et al., n.d.). Kepemimpinan yang akuntabel 

juga beririsan dengan literasi informasi dan mitigasi konflik dalam momentum-

momentum komunal (Putra, Windah, & Purnamayanti, 2023). 

Sementara itu catatan lapangan menunjukkan adanya siklus kalender 

budaya dan momentum religius yang membingkai praktik komunal. Tradisi 

penyambutan bulan suci, misalnya, mengaktifkan solidaritas dan memperkuat 

jejaring sosial masyarakat Lampung (NU Online, n.d.). Ekologi ritus itulah yang 

membuat adat tetap “hidup” dan relevan. 

Secara konseptual penelitian ini memadukan bacaan atas nilai, aturan, 

simbol, dan kepemimpinan dalam satu model relasional. Empat unsur tersebut 

dioperasionalkan sebagai kategori analitik yang saling menopang. Dengan 

pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis studi pustaka dan dokumen adat, 



114 
 

analisis dilakukan melalui pengodean tematik dan triangulasi sumber (Nurul 

Amrina, n.d.). 

State of the art regional menunjukkan tumbuhnya kajian komunikasi, 

literasi, dan pendidikan yang memanfaatkan teknologi kecerdasan buatan untuk 

memperkuat proses pembelajaran dan pemaknaan budaya. Integrasi AI dalam 

konteks pendidikan memberi peluang memperluas dokumentasi dan transmisi 

tradisi secara etis (Oktaria, Ali, & Putra, 2023). Hal ini membuka horizon 

metodologis baru untuk studi-studi adat Lampung yang terdigitalisasi. 

Pada aras budaya populer hegemoni media dan estetika lintas negara juga 

memengaruhi konstruksi identitas generasi muda. Dinamika standar kecantikan 

dan arus budaya Korea di Indonesia menunjukkan bagaimana preferensi 

simbolik dinegosiasikan dalam ruang publik digital (Prameswari et al., 2025). 

Konteks ini relevan bagi komunitas Lampung dalam menjaga distingsi simbolik 

perkawinan sekaligus beradaptasi dengan selera zaman. 

Masalah penelitian yang dipetakan adalah bagaimana nilai dan aturan 

perkawinan dalam adat Lampung Abung dirumuskan, bagaimana ia bertahan di 

era modernisasi, dan bagaimana peran tokoh adat sebagai perantara adaptif. 

Hipotesis konseptual kami: (H1) akuntabilitas kepemimpinan adat berkorelasi 

positif dengan kepatuhan ritus dan penerimaan lintas generasi; (H2) visibilitas 

simbol hierarki memperkuat persepsi legitimasi dan ketertiban prosesi; (H3) 

dukungan literasi informasi dan praktik komunikasi publik meningkatkan kohesi 

sosial (Putra, 2019; Putra et al., 2021; Putra & Windah, 2021). Tujuan artikel 

adalah merekonstruksi kaidah, menjelaskan strategi adaptasi, dan menilai 

imbasnya terhadap kohesi sosial serta transmisi nilai—diperkuat oleh wawancara 

dengan praktisi adat setempat (Roni, 2025). 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan dua metode 

utama: studi literatur dan wawancara semi-terstruktur. Studi literatur menelaah 

monograf adat, artikel jurnal, dan naskah terkait falsafah Piil Pesenggikhi serta 

hukum adat Lampung (Bahagianda, n.d.-a; Buikido, 2016). Wawancara 

dilakukan dengan tokoh adat Lampung Abung untuk menggali norma, prosedur 

ritus, serta praktik negosiasi di lapangan (Roni, 2025; Saputra, Yanzi, & 

Nurmalisa, n.d.). Rujukan kontekstual tentang tata nilai dan praktik perkawinan 

Pepadun turut dipakai sebagai pembanding (Hasan, 2025; Saputri, n.d.). 

Instrumen penelitian terdiri dari protokol telaah dokumen, pedoman 

wawancara, dan lembar audit jejak keputusan analitik. Protokol literatur 



115 
 

menekankan ekstraksi kategori “nilai-aturan-simbol-kepemimpinan” dari 

sumber primer/sekunder (Bahagianda, n.d.-a; Hasan, 2025). Pedoman 

wawancara memuat pertanyaan inti tentang urutan ritus, peran tokoh adat, dan 

integrasi dengan kerangka modern, berikut item klarifikasi untuk member 

checking (Roni, 2025; Saputra et al., n.d.). 

Proses pengumpulan data berlangsung bertahap: identifikasi sumber, 

seleksi inklusi, ekstraksi informasi, dan verifikasi silang. Artikel dan monograf 

dipilih berdasarkan relevansi dengan Pepadun dan Lampung Abung, lalu 

dipadankan dengan temuan lapangan dari wawancara tokoh adat (Hasan, 2025; 

Saputri, n.d.). Penguatan konteks dilakukan dengan menimbang riset 

pendidikan/bahasa yang merekam praktik adat sebagai wahana transmisi nilai 

(Andayani, Sinaga, & Hilal, n.d.). Selain itu, praktik komunikasi dan literasi 

informasi dijadikan rujukan untuk merumuskan standar dokumentasi dan 

transparansi proses (Putra & Windah, 2021; Putra, Windah, & Purnamayanti, 

2023). 

Analisis data ditempuh melalui pengodean tematik, pattern matching, 

dan pemetaan argumen terhadap hipotesis konseptual H1–H3. Kategori awal 

berasal dari teori dan literatur (deduktif), lalu diperhalus dari narasi informan 

serta bukti dokumen (induktif) untuk menguji koherensi temuan. Hasil dianalisis 

ulang dengan matriks hubungan “simbol-kepatuhan ritus”, “kepemimpinan-

legitimasi”, dan “literasi informasi-kohesi sosial” sebelum disajikan dalam tabel 

ringkas, kutipan terpilih, dan bagan alur prosesi (Putra & Windah, 2021; Putra 

et al., 2023). Praktik dokumentasi berbantuan teknologi turut dicatat sebagai 

dukungan replikasi dan keterlacakan temuan (Oktaria, Ali, & Putra, 2023). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Temuan menunjukkan bahwa perkawinan adat Lampung Abung berfungsi 

sebagai pranata reproduksi nilai, status, dan legitimasi sosial. Nilai dasar yang 

memandu praktik ini berakar pada falsafah Piil Pesenggikhi yang menautkan 

martabat, tanggung jawab, dan etika komunal (Bahagianda, n.d.-a). Rangkaian 

ritus bekerja sebagai perangkat normatif yang menata hak dan kewajiban 

keluarga besar. Dengan demikian, nilai dan ritus merupakan dua sisi yang saling 

memperkuat dalam memastikan keberlanjutan adat (Hasan, 2025). 

Perkawinan diletakkan dalam kerangka living law sehingga setiap 

tahapan memiliki konsekuensi sosial dan hukum adat. Konstruksi “adat sebagai 

hukum” tampak pada aturan, sanksi, dan prosedur yang mengikat para pihak 



116 
 

(Buikido, 2016). Pada Lampung Abung, legitimasi ritus menjadi syarat 

penerimaan sosial atas perkawinan (Hasan, 2025). 

Prosesi inti yang teridentifikasi meliputi ngantat, jejuluk, seisan, dan 

serah-serahan, yang masing-masing menandai perubahan status dan relasi 

kekerabatan. Simbol-simbol ritus dipahami sebagai penanda sahnya ikatan dan 

komitmen antarkeluarga. Di dalamnya, seisan sering menjadi arena negosiasi 

nilai adat dengan norma keagamaan (Saputri, n.d.). Hal ini memperlihatkan 

elastisitas adat untuk menjaga koherensi makna di tengah keragaman tafsir 

(Hasan, n.d.). 

Hierarki sosial diekspresikan melalui gelar dan atribut—misalnya keris 

pada kalangan bangsawan—yang berfungsi sebagai modal kehormatan. Modal 

simbolik ini memperkuat kepatuhan pada urutan ritus dan tata perilaku. Dengan 

begitu, legitimasi adat diperoleh melalui pengenalan bersama atas tanda dan 

gestur yang diakui komunitas (Hasan, n.d.). 

Data memperlihatkan bahwa ritus juga berperan sebagai wahana 

transmisi bahasa dan pengetahuan budaya. Studi tentang praktik perkawinan di 

Tiyuh Gunung Terang mengaitkan tahapan upacara dengan pembelajaran 

bahasa Lampung di ruang pendidikan (Andayani, Sinaga, & Hilal, n.d.). Peran 

tokoh adat diidentifikasi sebagai kurator narasi yang menafsirkan ulang aturan 

dan memastikan koherensi antar-tahap (Saputra, Yanzi, & Nurmalisa, n.d.). 

Temuan ini menegaskan bahwa ritus adalah medium pedagogis sekaligus 

yuridis-komunal. 

Keterpaduan adat dan agama muncul dalam sinkronisasi ritus dengan 

prinsip-prinsip pernikahan Islam. Seisan dicontohkan sebagai praktik yang 

dinegosiasikan agar serasi dengan kaidah keadaban dan syariat (Saputri, n.d.). 

Koherensi ini memperkuat legitimasi ganda di mata komunitas (Hasan, 2025). 

Pada tataran nilai Piil Pesenggikhi mengoperasikan prinsip harga diri, 

pemberian gelar, keramahan, kebersamaan, dan gotong royong. Nilai-nilai ini 

diproyeksikan ke dalam laku upacara dan relasi antarkeluarga sebagai standar 

kepatutan (Bahagianda, n.d.-a). Dimensi “dapur dan warisan” menambahkan 

penjelasan tentang bagaimana kuliner adat menjadi tanda kehadiran nilai dan 

memori sosial (Bahagianda, n.d.-b). Karena itu, legitimasi bukan sekadar 

formalitas, melainkan pengalaman nilai yang dihayati bersama. 

Implementasi nilai teramati pada praktik Nemui Nyimah (keramahan), 

Nengah Nyappur (bermasyarakat), dan Sakai Sambayan (gotong royong). 



117 
 

Ketiganya memperkuat jaringan kepercayaan dan solidaritas selama prosedur 

perkawinan (Nurul Amrina, n.d.). Penguatan literasi informasi keluarga juga 

membantu dokumentasi dan transparansi keputusan adat (Putra & Windah, 

2021). 

Struktur kekerabatan berwatak patrilineal dengan posisi penyimbang 

sebagai pusat otoritas genealogis. Posisi ini menentukan hak, kewajiban, dan 

urutan prioritas dalam pewarisan gelar serta harta pusaka (Hasan, 2025). 

Konfigurasi tersebut berimbas pada peran laki-laki tertua dalam merundingkan 

tahapan dan tanggungan ritus (Buikido, 2016). Temuan lapangan 

memperlihatkan penghormatan yang tinggi pada otoritas penyimbang sebagai 

penjaga keseimbangan relasi antar-kerabat. 

Aturan operasional yang sering dikedepankan mencakup keharusan 

pelibatan pemangku adat, persetujuan kerabat, dan ketertiban urutan upacara. 

Perkawinan yang hanya mengikuti prosedur agama tanpa legitimasi adat dinilai 

belum sempurna secara sosial (Buikido, 2016). Prinsip ini menjelaskan mengapa 

agenda komunal menjadi elemen tak terpisahkan dalam perkawinan (Hasan, 

2025). 

Modernisasi memicu kebutuhan penyesuaian bahasa upacara, format 

dokumentasi, dan koordinasi administratif. Kepemimpinan adat berperan 

sebagai perantara yang menata ulang prosedur agar kompatibel dengan tuntutan 

kekinian tanpa mereduksi nilai (Putra, 2021). Praktik dokumentasi dan 

pengarsipan keputusan adat menjadi penting untuk akuntabilitas dan 

keberlanjutan institusional (Putra, Windah, & Purnamayanti, 2023). Mekanisme 

ini memperkuat kepercayaan publik pada proses adat. 

Pembelajaran dari riset komunikasi kebencanaan menunjukkan 

pentingnya koordinasi pesan, aktor, dan kanal untuk menghindari salah 

pengertian dalam acara komunal. Pola ini analog dengan orkestrasi ritus yang 

menuntut kejelasan peran dan tahapan (Putra, Frasetya, Corry, & Trenggono, 

2021). Literasi digital keluarga dapat membantu sirkulasi informasi teknis tanpa 

menggantikan otoritas adat (Putra & Windah, 2021). 

Dimensi kuliner seperti seruit menegaskan fungsi ritus sebagai perekat 

sosial. Praktik ini menyediakan ruang berbagi kisah, pengalaman, dan emosi 

yang memperkuat kohesi keluarga besar (Anggraini, Shantiya, Prayogi, & 

Nurlelawati, n.d.). “Dapur dan warisan” memperlihatkan bahwa makanan adat 

bukan sekadar konsumsi, melainkan media legitimasi sosial (Bahagianda, n.d.-



118 
 

b). Temuan ini memvalidasi peran artefak kuliner dalam pewarisan nilai 

perkawinan. 

Pada generasi muda, paparan budaya digital lintas negara memengaruhi 

preferensi simbolik dan estetika. Integrasi teknologi untuk edukasi budaya dapat 

dilakukan secara etis agar tradisi tetap bermakna (Oktaria, Ali, & Putra, 2023). 

Di sisi lain, dinamika hegemoni budaya populer menuntut narasi adat yang 

komunikatif agar tetap relevan (Prameswari et al., 2025). 

Ekologi ritus diperkuat oleh kalender komunal seperti 

Blangikhan/Blangiran dalam menyambut Ramadan. Prosesi ini dimaknai 

sebagai penyucian diri dan penguatan kebersamaan sebelum memasuki bulan 

suci (NU Online, n.d.). Praktik ini memperlihatkan bagaimana ritual religius dan 

adat saling menopang untuk merawat solidaritas. Keberlanjutan ritus-ritus 

penyangga semacam itu menjaga vitalitas perkawinan adat dalam lanskap sosial 

yang berubah. 

Wawancara dengan tokoh adat menegaskan tiga prioritas pelaksanaan: 

ketertiban urutan, kehadiran penyimbang, dan kesepakatan tanggungan. 

Informan menekankan pentingnya member checking keluarga untuk 

menghindari sengketa pasca-acara (Roni, 2025). Catatan ini sejalan dengan 

temuan tentang peran tokoh adat sebagai mediator dan kurator aturan (Saputra 

et al., n.d.). 

Evaluasi hipotesis konseptual menunjukkan dukungan empiris. H1 

terdukung: akuntabilitas kepemimpinan adat berkorelasi dengan kepatuhan 

ritus dan penerimaan lintas generasi, terlihat dari minimnya konflik ketika 

penyimbang memimpin negosiasi (Putra, 2021; Hasan, 2025). H2 terdukung: 

visibilitas simbol hierarki memperkuat legitimasi dan ketertiban prosesi melalui 

tanda gelar dan atribut resmi (Hasan, n.d.). H3 terdukung parsial: dukungan 

literasi informasi memperlancar koordinasi, meski tetap memerlukan bimbingan 

pemimpin adat agar sejalan dengan nilai (Putra & Windah, 2021; Putra et al., 

2023). 

Implikasi praktis meliputi standarisasi pedoman dokumentasi, penguatan 

literasi informasi keluarga, dan modul edukasi adat untuk generasi muda. 

Keterbatasan penelitian terletak pada dominannya data sekunder dan jumlah 

informan yang terbatas, sehingga studi etnografis lanjutan disarankan. 

Kolaborasi pendidikan–adat–teknologi dapat memperluas jangkauan 

pelestarian dan pembelajaran tradisi (Andayani et al., n.d.; Oktaria et al., 2023). 



119 
 

 

KESIMPULAN 

Perkawinan adat Lampung Abung terbukti berfungsi sebagai pranata 

nilai–aturan–simbol yang menjaga martabat, kohesi kekerabatan, dan legitimasi 

keputusan adat. Ritus tidak sekadar seremoni, melainkan mekanisme living adat 

yang menata hak–kewajiban keluarga besar, menguatkan identitas, serta 

memastikan tertibnya tahapan sosial. Kepemimpinan adat yang akuntabel dan 

terlihat (melalui gelar/atribut resmi) menjaga kepatuhan prosesi dan 

penerimaan lintas generasi. Di tengah modernisasi, keberlanjutan adat 

bergantung pada orkestrasi nilai, ritus, dan kepemimpinan yang adaptif tanpa 

kehilangan makna inti. 

Disarankan penyusunan pedoman operasional prosesi dan standar 

dokumentasi keputusan adat, pelatihan bagi penyimbang dalam mediasi serta 

komunikasi publik, dan integrasi pendidikan budaya–bahasa Lampung di 

sekolah serta komunitas. Pemerintah daerah dapat memfasilitasi ekologi ritus 

pendukung dan platform dokumentasi digital agar praktik tetap transparan, 

terarsip, dan replikabel. Riset lanjutan dapat memetakan variasi antarmarga 

serta menguji pemanfaatan teknologi (termasuk AI) untuk dokumentasi, 

pembelajaran, dan pelestarian adat. Sinergi tokoh adat–keluarga–sekolah–

pemerintah menjadi kunci agar tradisi perkawinan Lampung Abung tetap hidup 

dan relevan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Andayani, D., Sinaga, T., & Hilal, I. (n.d.). Perkawinan adat Pepadun di Tiyuh 

Gunung Terang dan implikasinya dalam pembelajaran bahasa 

Lampung. [Artikel jurnal; detail terbitan diperlukan]. 

Anggraini, S., Shantiya, D., Prayogi, R., & Nurlelawati. (n.d.). Upaya 

melestarikan budaya Lampung seruit sebagai simbol kebersamaan 

dalam budaya kuliner Lampung. [Artikel jurnal; detail terbitan 

diperlukan]. 

Bahagianda, M. M. (n.d.-a). Piil Pesenggikhi: Falsafah hidup orang Lampung. 

[Monograf; tahun/penerbit diperlukan]. 

Bahagianda, M. M. (n.d.-b). Dapur dan warisan: Cerita makanan adat 

Lampung. [Monograf; tahun/penerbit diperlukan]. 

Buikido, R. (2016). Hukum adat. [Monograf; kota/penerbit diperlukan]. 



120 
 

Hasan, Z. (2025). Hukum adat. Bandar Lampung: Universitas Bandar Lampung 

(UBL Press). 

Hasan, Z. (n.d.). Tradisi perkawinan dalam masyarakat adat Lampung. 

[Monograf/Artikel; detail terbitan diperlukan]. 

NU Online. (n.d.). Bandar Lampung—Blangikhan, tradisi masyarakat 

Lampung sambut bulan suci. [Artikel web; URL/tanggal akses 

diperlukan]. 

Nurul Amrina. (n.d.). Adat Pepadun. [Artikel/Monograf; detail terbitan 

diperlukan]. 

Oktaria, R., Ali, I., & Putra, P. (2023). The potential utilizing ChatGPT for 

education and teaching students: Understanding, prospects, challenges, 

and utilization. Educative: Jurnal Ilmiah Pendidikan, 1(2), 87–94. 

Prameswari, N., Pariha, Q. A., Abdul, D. A. L., Putra, P., Faizal, A. R., & Zaimasuri, 

Z. (2025). Dinamika standar kecantikan Indonesia terhadap pengaruh 

hegemoni budaya Korea pada Generasi Z. Jurnal Ilmu Komunikasi dan 

Sosial Politik, 2(4), 994–1000. https://ittc.web.id 

Putra, P. (2019). Strategi dan bentuk-bentuk informasi transmigrasi pada masa 

Orde Baru dalam rangka mensukseskan program pembangunan nasional. 

Jurnal Kepustakawanan dan Masyarakat Membaca, 35(2), 1–15. 

Putra, P. (2021). Prinsip Demokratisasi Arsip: Suatu Konsep untuk 

Menjembatani antara Kearsipan, Penulisan Sejarah, dan 

Pascamodernisme. Khazanah: Jurnal Pengembangan Kearsipan, 14, 

39–56. 

Putra, P., & Windah, A. (2021). Adopsi dan implementasi kecakapan literasi 

informasi dan literasi digital untuk akselerasi UMKM di Indonesia pasca 

pandemi Covid-19. IHRIS: Jurnal Ilmu Perpustakaan dan Informasi, 

16(2), 177–199. 

Putra, P., Frasetya, V., Corry, A., & Trenggono, N. (2021). Komunikasi mitigasi 

bencana Kota Bandar Lampung. Komunika, 4(1), 1–18. 

Putra, P., Windah, A., & Purnamayanti, A. (2023). Memahami lebih dalam 

tentang teori siklus hidup, model kontinum rekod, dan konsep arsip total 

untuk implementasi di institusi dan organisasi. Jurnal Ilmu Informasi, 

Perpustakaan dan Kearsipan, 25(2), 3–20. 

https://ittc.web.id/


121 
 

Putra, P., Windah, A., Nurhaida, I., Haerudin, N., & Oktaria, R. (2023). 

Pembelajaran mitigasi bencana berbasis literasi informasi untuk 

meningkatkan disaster self awareness AUD. Jurnal Obsesi: Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini, 7(2), 2109–2122. 

Roni, M. A. (2025, Oktober 1). Wawancara pribadi. 

Saputra, J. H., Yanzi, H., & Nurmalisa, Y. (n.d.). Peran tokoh adat dalam 

melestarikan adat Megou Pak Tulang Bawang. [Artikel jurnal; detail 

terbitan diperlukan]. 

Saputri, D. (n.d.). Seisan dalam perkawinan masyarakat adat Pepadun 

Lampung dalam perspektif hukum Islam. [Artikel jurnal; detail terbitan 

diperlukan]. 

 

 

 


