
31 
 

SATRIA: Journal of Interdisciplinary Studies, Copyright © 2026 

Vol. 1, Num. 1, 2026 

https://jpm.terekamjejak.com/index.php/satria  

Author: Abi Putra Jaya 

 

Implikasi Yuridis Sistem Perkawinan Jujur 

dan Semanda Terhadap Status Anak dan 

Waris pada Masyarakat Hukum Adat 

Lampung 

 

ABSTRACT 

Customary marriage is an important element in the social structure of Lampung society, 

particularly in determining the status of children and the inheritance system. This study aims 

to analyze the legal implications of two customary marriage systems, namely honest marriage 

and smanda marriage, on the status of children and inheritance rights in Lampung's customary 

law community. Honest marriage—which is characterized by the honest transfer of property or 

dowry from the man to the woman—places children born in the marriage as full members of the 

father's family, thus having inheritance rights and customary status according to the patrilineal 

line. Conversely, in smanda marriage, the man enters the woman's family environment, so that 

children born below the maternal family line and follow the inheritance rights of the woman. 

This difference in kinship structure gives rise to legal implications both in the recognition of 

customary identity, distribution of inheritance, and continuity of lineage. Through a normative 

approach and field studies, this study found that the Lampung customary marriage system has 

socially binding power, but must still be in line with national legal provisions, particularly the 

Marriage Law and the Compilation of Customary Law. Therefore, a comprehensive 

understanding of honest and smanda marriage practices is needed to prevent conflicts over 

child status or inheritance disputes in the Lampung traditional community. 

Keywords: honest marriage, smanda marriage, Lampung customs, child status, inheritance 

rights, legal implications 

 

ABSTRAK 

Perkawinan adat merupakan salah satu unsur penting dalam struktur sosial 

masyarakat Lampung, terutama dalam menentukan status anak dan sistem 

pewarisan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implikasi yuridis dari dua 

sistem perkawinan adat, yaitu perkawinan jujur dan perkawinan smanda, terhadap 

kedudukan anak serta hak waris pada masyarakat hukum adat Lampung. 

Perkawinan jujur—yang ditandai dengan penyerahan jujur atau harta pengantar dari 

pihak laki-laki kepada pihak perempuan—menempatkan anak yang lahir dalam 

perkawinan tersebut sebagai anggota penuh keluarga ayah, sehingga memiliki hak 

waris dan status adat sesuai garis keturunan patrilineal. Sebaliknya, dalam 

perkawinan smanda, pihak laki-laki masuk ke lingkungan keluarga perempuan, 

https://jpm.terekamjejak.com/index.php/satria


32 
 

sehingga anak yang lahir berada di bawah garis keluarga ibu dan mengikuti hak 

waris dari pihak perempuan. Perbedaan struktur kekerabatan ini menimbulkan 

implikasi hukum baik dalam pengakuan identitas adat, distribusi harta waris, 

maupun keberlanjutan garis keturunan. Melalui pendekatan normatif dan studi 

lapangan, penelitian ini menemukan bahwa sistem perkawinan adat Lampung 

memiliki kekuatan mengikat secara sosial, tetapi tetap harus selaras dengan ketentuan 

hukum nasional, khususnya Undang-Undang Perkawinan dan Kompilasi Hukum 

Adat. Oleh karena itu, pemahaman yang komprehensif mengenai praktik perkawinan 

jujur dan smanda diperlukan agar tidak terjadi konflik status anak maupun sengketa 

waris dalam masyarakat adat Lampung. 

Kata Kunci: perkawinan jujur, perkawinan smanda, adat Lampung, status anak, hak waris, 

implikasi yuridis. 

 

 

 

PENDAHULUAN 

Masyarakat adat Lampung Pepadun merupakan salah satu subkultur 

terbesar dalam etnis Lampung yang mendiami wilayah pedalaman seperti 

Abung, Way Kanan, Sungkai, Pubian, dan Tulang Bawang. Berbeda dari 

masyarakat Saibatin yang memiliki struktur sosial aristokratis dan hierarkis, 

masyarakat Pepadun dikenal dengan tatanan sosial yang relatif egaliter, di mana 

status adat tidak diwariskan secara otomatis, melainkan diperoleh melalui 

upacara adat berskala besar seperti Begawi Cakak Pepadun. Dalam konteks 

tersebut, perkawinan memiliki kedudukan yang sangat strategis, bukan hanya 

sebagai ikatan personal antara dua individu, tetapi juga sebagai instrumen 

hukum dan budaya untuk memperluas jaringan kekerabatan, memperkuat 

legitimasi sosial, dan menjadi pintu gerbang bagi keluarga untuk meningkatkan 

status adat mereka (Cathrin, 2017).  

Prosesi perkawinan Pepadun mencerminkan sistem hukum adat yang 

unik, terstruktur, dan sarat dengan nilai-nilai luhur Piil Pesenggiri, sebuah 

falsafah yang menekankan kehormatan, kemandirian, keramahtamahan, 

kemampuan berbaur, dan gotong royong. Tidak seperti Saibatin yang 

menegaskan kemurnian trah dan keberlanjutan aristokrasi, adat Pepadun 

memaknai perkawinan sebagai ruang terbuka bagi mobilitas sosial. Melalui 

proses begawi, keluarga dapat mengukuhkan kedudukan adat, mendapatkan 



33 
 

gelar baru (adok), atau mempertegas posisi dalam musyawarah adat (pepung). 

Dengan demikian, hukum perkawinan Pepadun tidak hanya menyangkut relasi 

privat, tetapi juga menentukan relasi publik dalam Masyarakat (Andayani et al., 

2018). 

Berbagai ritual seperti nyelidik, ngelamar, betunang, akad nikah, hingga 

begawi bukan sekadar seremoni simbolik, melainkan memiliki fungsi yuridis 

yang mengikat antar-klen dan menentukan status hukum mempelai serta 

keturunan. Selain itu, sistem perkawinan jujur dan semenda membawa implikasi 

besar terhadap struktur kekerabatan patrilineal masyarakat Pepadun, status 

anak, hak waris, serta hubungan sosial antar-marga. Kompleksitas ini 

menunjukkan bahwa hukum adat Pepadun merupakan suatu sistem hukum yang 

hidup (living law) dan masih dipraktikkan hingga saat ini, meskipun harus 

beradaptasi dengan modernitas dan pluralisme hukum nasional. 

Dalam era kontemporer, perkawinan adat Lampung Pepadun menghadapi 

tantangan baru seperti biaya begawi yang tinggi, pergeseran nilai generasi muda, 

serta interaksi dengan hukum negara dan agama. Namun demikian, fleksibilitas 

musyawarah adat dan kemampuan untuk menyesuaikan prosesi tanpa 

meninggalkan nilai dasar membuat adat Pepadun tetap bertahan sebagai sistem 

hukum yang relevan. Oleh karena itu, analisis terhadap prosesi hukum 

perkawinan adat Pepadun sangat penting, baik untuk tujuan akademik, 

pelestarian budaya, maupun pemahaman terhadap dinamika masyarakat hukum 

adat di Indonesia. 

Permasalahan 

Permasalahan pertama berfokus pada bagaimana karakteristik, 

ketentuan, serta prinsip hukum yang melandasi kedua sistem perkawinan 

tersebut. Sistem perkawinan jujur dan semandra masing-masing memiliki pola 

hubungan kekerabatan, mekanisme pembayaran adat, serta konsekuensi sosial 

yang berbeda. Oleh karena itu, diperlukan pemahaman mendalam mengenai 

bagaimana masyarakat hukum adat Lampung mendefinisikan kedua sistem 

tersebut, termasuk unsur-unsur adat yang menjadi pembeda antara keduanya 



34 
 

dan bagaimana norma adat itu kemudian dipertahankan atau mengalami 

perubahan dalam praktik masyarakat modern. 

Permasalahan berikutnya menyangkut implikasi yuridis dari pelaksanaan 

perkawinan jujur terhadap status anak dalam keluarga.Dalam sistem jujur, pihak 

laki-laki umumnya “membeli” atau “menjemput” perempuan ke dalam 

kekerabatan keluarga suami. Hal ini menimbulkan pertanyaan hukum mengenai 

kedudukan anak sebagai anggota keluarga besar ayah, hak-hak anak terhadap 

harta keluarga suami, serta apakah hubungan anak dengan keluarga ibu 

terpengaruh oleh perpindahan status kekerabatan tersebut. Selain itu, perlu 

dikaji bagaimana sistem jujur berimplikasi terhadap tanggung jawab orang tua, 

hak pemeliharaan, dan pengakuan anak ketika terjadi perceraian atau sengketa 

keluarga. 

Masalah lainnya muncul dalam konteks perkawinan semandra yaitu 

sistem yang mengharuskan laki-laki mengikuti atau masuk ke dalam kekerabatan 

pihak perempuan. Perpindahan posisi laki-laki ini juga membawa konsekuensi 

terhadap status anak sebagai bagian dari keluarga ibu. Oleh karena itu, penting 

untuk dianalisis sejauh mana anak dalam sistem semandra mendapatkan hak 

waris dari garis keturunan ibu maupun ayah, bagaimana tanggung jawab dan 

otoritas keluarga terbentuk, serta apakah sistem semandra menimbulkan 

perbedaan signifikan dalam pengakuan identitas anak dibandingkan dengan 

sistem jujur (Mahyuza et al., 2025). 

Rumusan permasalahan lainnya berkaitan dengan kedudukan anak 

sebagai ahli waris dalam kedua sistem perkawinan tersebut. Setiap sistem 

memiliki prinsip mengenai distribusi harta pusaka, termasuk harta bawaan, 

harta bersama, dan harta peninggalan. Oleh karena itu, perlu dianalisis 

bagaimana masyarakat adat Lampung menentukan hak waris anak dalam 

perkawinan jujur dan semandra, apakah ada pembatasan tertentu, dan 

bagaimana pengaruh sistem kekerabatan (patrilineal atau matrilineal) terhadap 

proses pewarisan. Kajian juga perlu mempertimbangkan perubahan sosial yang 

mungkin mempengaruhi praktik waris adat, terutama dalam masyarakat yang 

mulai terpapar modernisasi dan hukum nasional. 



35 
 

Permasalahan selanjutnya muncul ketika ketentuan adat Lampung 

berhadapan dengan hukum positif Indonesia, seperti Undang-Undang 

Perkawinan, KUHPer, dan ketentuan mengenai perlindungan anak. Konflik atau 

disharmoni antara hukum adat dan hukum nasional sering terjadi dalam 

persoalan status anak dan waris, misalnya mengenai kedudukan anak luar kawin, 

hak waris anak perempuan, maupun kedudukan istri dalam perkawinan adat. 

Maka dari itu, perlu dirumuskan bagaimana penyelesaian hukum dilakukan 

ketika terjadi perbedaan interpretasi antara norma adat dan peraturan 

perundang-undangan nasional, serta bagaimana putusan peradilan menyikapi 

persoalan tersebut. 

Akhirnya penting untuk menelaah konsekuensi hukum yang muncul 

dalam praktik ketika terjadi sengketa keluarga, perceraian, atau perebutan harta 

waris yang dipengaruhi oleh pilihan sistem perkawinan jujur atau semandra. 

Rumusan permasalahan ini mencakup sejauh mana institusi adat dapat 

memberikan kepastian hukum apakah terdapat mekanisme penyelesaian 

sengketa yang diakui negara dan bagaimana kedudukan anak dan istri dapat 

terlindungi dalam konteks hukum adat Lampung yang terus berubah. 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan teknik 

deskriptif yang lebih menekankan penggunaan kata pada pengumpulan dan 

analisis data (Bryman, 2015). Untuk memahami dampak yuridis sistem 

perkawinan jujur dan smanda terhadap status anak dan waris pada masyarakat 

hukum adat Lampung maka metode penelitian kualitatif deskriptif digunakan 

sebagai alat bantu untuk peneliti. Peneliti memilih fokus untuk mengidentifikasi, 

menganalisis, dan mendeskripsikan sistem perkawinan jujur dan smanda 

kemudian dikaitkan tentang akibatnya terhadap status anak dan hak waris pada 

masyarakat adat Lampung. Jenis data yang digunakan oleh peneliti adalah data 

sekunder berupa jurnal dan artikel tentang masyarakat adat Lampung untuk 



36 
 

menghimpun data tentang laporan mengenai system perkawinan jujur dan 

smanda. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sistem perkawinan dalam masyarakat adat Lampung berperan sebagai 

fondasi sosial yang menentukan bagaimana hubungan kekerabatan dibentuk, 

dipelihara, dan diteruskan kepada generasi berikutnya (Hasan, 2025).  

Masyarakat Lampung terutama yang beradat Pepadun mengenal dua sistem 

perkawinan utama yaitu perkawinan jujur (serah jujur) dan perkawinan semanda 

(ngakuk semanda).Meskipun keduanya merupakan bentuk pengesahan 

hubungan suami–istri masing-masing memiliki filosofi, struktur, serta 

konsekuensi hukum yang berbeda. Perbedaan ini tidak hanya berdampak pada 

pasangan yang menikah tapi juga pada status anak, keanggotaan marga, 

hubungan keperdataan, tanggung jawab sosial, dan hak waris. Dengan demikian 

perkawinan adat Lampung bukan semata-mata ikatan keluarga kecil tapi bagian 

dari tatanan hukum adat yang lebih luas. 

Perkawinan jujur merupakan sistem yang paling umum dalam masyarakat 

Lampung tradisional di mana pihak laki-laki memberikan belanja jujur sebagai 

bentuk penghargaan terhadap keluarga perempuan. Jujur bukan sekadar nilai 

ekonomi tapi simbol perpindahan perempuan ke marga suami. Konsep “melepas 

perempuan” dari marganya menunjukkan bahwa setelah perkawinan tersebut 

perempuan dianggap sepenuhnya menjadi bagian dari keluarga suami. Dalam 

perspektif yuridis adat tindakan ini menciptakan hubungan keperdataan yang 

kuat antara perempuan dan marga suaminya serta melemahkan hubungan 

keperdataan dengan marga asalnya. Hal ini menjadi dasar bagi penetapan status 

anak dan hak pewarisan. 

Sistem perkawinan semanda merupakan bentuk hubungan yang 

menempatkan laki-laki masuk ke marga perempuan. Sistem ini diterapkan dalam 

situasi tertentu misalnya ketika keluarga perempuan tidak memiliki anak laki-



37 
 

laki untuk meneruskan garis keturunan, atau ketika pihak laki-laki tidak mampu 

membayar jujur. Kedudukan suami dalam sistem ini dapat bersifat penuh atau 

terbatas, tergantung kesepakatan adat yang berlaku. Konsekuensi yuridisnya 

cukup berbeda dari perkawinan jujur karena struktur kekerabatan patrilineal 

Lampung mengalami penyesuaian untuk menampung kebutuhan sosial keluarga 

perempuan. 

Perkawinan jujur secara otomatis menentukan status anak sebagai 

anggota marga ayah. Anak memperoleh identitas sosial, gelar adat, dan hak atas 

harta warisan melalui garis keturunan laki-laki. Kedudukan ini memperkuat 

sistem patrilineal yang menjadi ciri khas masyarakat Lampung terutama di 

wilayah Pepadun. Status anak dalam perkawinan jujur jarang diperdebatkan 

sebab semua ketentuan adat terpenuhi sehingga hubungan hukum anak dengan 

marga ayah tidak memiliki ambiguitas. Sistem ini juga memberi legitimasi penuh 

terhadap keberlanjutan garis keturunan ayah sebagai pewaris nama dan gelar 

adat.  

Dalam perkawinan semanda status anak mengikuti marga ibu. Hal ini 

karena suami dianggap “masuk” atau “diterima” ke dalam struktur keluarga 

perempuan . Dalam konteks adat anak-anak yang lahir dari perkawinan semanda 

akan lebih terkait dengan keluarga ibu dalam hal hak dan kewajiban adat 

(Mahyuza et al., 2025). Identitas mereka diakui sebagai penerus marga ibu, 

terutama untuk melanjutkan garis keturunan yang sebelumnya tidak memiliki 

ahli waris laki-laki. Dengan demikian, sistem semanda berfungsi menjaga 

keberlanjutan marga perempuan melalui jalur yang lebih fleksibel. 

Implikasi yuridis dari kedua sistem perkawinan ini juga terlihat dalam 

legitimasi status anak. Dalam perkawinan jujur, anak sah secara adat dan 

sepenuhnya terhubung dengan garis keturunan ayah. Dalam perkawinan 

semanda, status anak tetap sah, tetapi hubungan dengan marga ayah dapat 

menjadi lemah atau bahkan tidak diakui secara adat, kecuali ada musyawarah 

khusus yang menetapkan bahwa anak harus mengikuti ayah. Penetapan status 

anak ini menjadi penting karena berpengaruh langsung pada hak waris, 

kedudukan sosial, dan partisipasi anak dalam upacara adat. 



38 
 

Hak waris dalam masyarakat Lampung sangat erat kaitannya dengan 

keanggotaan marga. Pada perkawinan jujur, anak laki-laki biasanya menjadi ahli 

waris utama. Mereka bertanggung jawab meneruskan marga, menjaga tanah 

ulayat, dan memikul kewajiban adat lainnya. Anak perempuan tetap memiliki 

hak waris, namun sifatnya berbeda dan sering kali bergantung pada kebijakan 

marga atau adat setempat. Pembedaan ini bukan hanya berdasarkan gender, 

tetapi lebih pada prinsip tanggung jawab sosial yang melekat pada setiap jenis 

kelamin dalam struktur patrilineal. 

Sedangkan pada perkawinan semanda anak-anak menjadi ahli waris 

dalam marga ibu. Ini membuat sistem semanda bersifat matrilokal dan semi-

matrilineal, meski masyarakat Lampung pada dasarnya patrilineal. Dalam sistem 

semanda penuh, ayah tidak mendapat warisan dari marga istrinya karena ia 

hanya “menumpang” atau dianggap sebagai anggota kehormatan dengan hak 

terbatas. Namun, anak-anak sebagai penerus marga ibu berhak atas harta 

warisan yang dimiliki garis keturunan perempuan tersebut. Dengan demikian, 

semanda menggeser beberapa prinsip patrilineal demi menjaga keseimbangan 

dan kesinambungan marga (Agustian et al., 2025) 

Kedudukan ayah dalam perkawinan semanda sering menjadi isu yuridis 

dalam masyarakat adat Lampung karena ia menjalankan peran ganda. Di satu 

sisi ia menjadi kepala keluarga inti tapi di sisi lain ia tidak memiliki kekuasaan 

adat penuh dalam marga istri. Keterbatasan ini tidak hanya mempengaruhi hak 

ekonominya tapi juga hak berpartisipasi dalam rapat adat. Dalam beberapa kasus 

kedudukan ayah harus dikonfirmasi melalui musyawarah adat untuk 

menentukan sejauh mana ia memiliki hak atau kewajiban dalam marga istrinya. 

Dalam konteks hukum nasional Indonesia kedua sistem perkawinan adat 

Lampung tetap diakui sebagai warisan budaya yang sah selama tidak 

bertentangan dengan prinsip hukum positif. Undang-Undang Perkawinan, 

Hukum Perdata, dan Kompilasi Hukum Islam (KHI) memberikan ruang bagi 

hukum adat untuk tetap berlaku. Namun, persoalan dapat muncul ketika aturan 

adat mengenai waris dan status anak tidak sejalan dengan prinsip kesetaraan 

hukum nasional, terutama mengenai hak waris perempuan yang secara hukum 



39 
 

positif harus setara dengan laki-laki. Hal ini menuntut adanya sinkronisasi 

antara aturan adat dan peraturan nasional. 

Salah satu tantangan terbesar dalam penyelarasan hukum adat dan 

hukum nasional adalah penerapan asas kesetaraan gender (Nathania & 

Dewayani, 2022). Dalam hukum adat pembagian waris berdasarkan tanggung 

jawab sosial dianggap wajar dan sah. Namun, dari sudut pandang hukum modern 

yang menekankan keadilan individual, pembagian waris yang lebih besar kepada 

laki-laki bisa dianggap diskriminatif. Perbedaan ini menunjukkan adanya 

benturan paradigma antara nilai tradisional dan nilai modern, sehingga 

seringkali menimbulkan konflik dalam masyarakat yang semakin berpendidikan 

dan terpapar nilai kesetaraan hukum. 

Selain itu muncul pula persoalan ketika terjadi sengketa waris dalam 

keluarga yang menjalankan perkawinan semanda. Karena marga perempuan 

menjadi pusat garis keturunan, klaim terhadap harta waris bisa berasal dari 

berbagai pihak, termasuk kerabat jauh dari garis ibu. Konflik semacam ini tidak 

selalu mudah diselesaikan tanpa kejelasan mengenai bentuk semanda yang 

digunakan, apakah semanda penuh, semanda sebagian, atau semanda 

sementara. Kerancuan status ayah juga dapat memperbesar potensi sengketa 

karena batas hak dan kewajibannya tidak selalu jelas. 

Musyawarah adat menjadi mekanisme utama penyelesaian sengketa waris 

dalam masyarakat Lampung. Para penyimbang (pemangku adat) menjadi pihak 

yang memiliki kewenangan besar untuk memutuskan perkara berdasarkan 

ketentuan adat yang berlaku. Putusan adat tidak hanya mempertimbangkan 

aspek materiil, tetapi juga keseimbangan sosial dalam keluarga dan marga. 

Prinsip menegakkan keharmonisan keluarga sangat dijunjung tinggi sehingga 

penyelesaian sengketa waris lebih berorientasi pada perdamaian daripada 

kemenangan satu pihak.   

Modernisasi dan perubahan sosial juga memengaruhi cara masyarakat 

Lampung memandang sistem perkawinan jujur dan semanda. Seiring 

perkembangan ekonomi dan pendidikan, nilai jujur semakin dipahami bukan 

sebagai jual beli perempuan, tetapi sebagai simbol penghormatan. Namun, 



40 
 

kenaikan nilai jujur yang tidak realistis mulai dianggap membebani pihak laki-

laki, sehingga beberapa keluarga memilih sistem semanda sebagai alternatif yang 

lebih fleksibel. Perubahan ini memengaruhi struktur adat karena semakin 

banyak keluarga yang tidak lagi bertumpu pada sistem patrilineal murni. 

Dalam perkembangan tersebut beberapa marga mulai melakukan 

kompromi, seperti memperbolehkan anak perempuan menerima waris lebih 

besar atau menetapkan perjanjian adat sebelum pernikahan untuk mengatur 

status anak secara lebih jelas. Adaptasi ini merupakan bukti bahwa hukum adat 

bersifat dinamis dan dapat menyesuaikan diri dengan perubahan sosial. Meski 

demikian, sebagian masyarakat adat tetap mempertahankan aturan tradisional 

sebagai bentuk pelestarian identitas budaya Lampung. 

Status anak dalam kedua sistem perkawinan ini juga berimplikasi pada 

posisi mereka dalam upacara adat. Anak yang lahir dari perkawinan jujur 

memiliki kewajiban mengikuti seluruh tata cara adat yang melekat pada marga 

ayah (Yulia, 2023).  Kewajiban ini mencakup peran dalam upacara adat, 

pemberian gelar, dan tanggung jawab terhadap tanah ulayat. Pada semanda, 

anak-anak lebih terkait dengan peran adat marga ibu dan dapat mengemban 

peran kepemimpinan jika adat mengakui mereka sebagai penerus garis 

keturunan. 

Selain menyangkut waris dan kedudukan social kedua sistem perkawinan 

ini juga berpengaruh terhadap hubungan antar marga. Perkawinan jujur 

cenderung memperkuat hubungan antar marga melalui pertukaran simbolis 

berupa jujur. Sementara itu perkawinan semanda mempererat hubungan 

keluarga inti dan membantu mempertahankan keberlanjutan marga yang 

kekurangan keturunan laki-laki. Pada banyak komunitas Lampung kedua sistem 

ini dianggap saling melengkapi dan memberikan keseimbangan dalam tatanan 

adat. 

Dari perspektif antropologi hukum sistem perkawinan jujur dan semanda 

memperlihatkan bahwa hukum adat Lampung dibangun berdasarkan asas 

“keseimbangan antara hak dan kewajiban” (Fikario et al., 2025). Anak laki-laki 

menerima hak waris lebih besar karena mereka juga memikul tanggung jawab 



41 
 

adat lebih berat. Sebaliknya dalam semanda anak perempuan dan keturunannya 

diberi hak lebih besar karena mereka yang meneruskan garis keturunan. Dengan 

demikian meski terlihat tidak setara menurut hukum modern sistem adat ini 

memiliki logika internal yang kuat. 

Dalam konteks kekinian masyarakat Lampung menghadapi tantangan 

dalam mempertahankan relevansi kedua sistem perkawinan ini (Kautsar et al., 

2025).Globalisasi, urbanisasi, dan hukum nasional yang bersifat universal 

mendorong perubahan cara pandang terhadap institusi perkawinan dan waris. 

Namun, keberadaan kedua sistem ini tetap diakui sebagai bagian tak terpisahkan 

dari identitas budaya Lampung yang terus diwariskan. Banyak keluarga berusaha 

menjaga nilai adat sembari menyesuaikannya dengan kebutuhan masa kini. 

Keseluruhan pembahasan menunjukkan bahwa implikasi yuridis sistem 

perkawinan jujur dan semanda tidak hanya menyangkut status anak dan waris, 

tetapi juga mencerminkan dinamika sosial, budaya, dan hukum dalam 

masyarakat Lampung. Kedua sistem memberikan karakter khas pada struktur 

keluarga dan hubungan kekerabatan, serta mempengaruhi pengaturan hak dan 

kewajiban dalam keluarga adat. Meskipun menghadapi tantangan harmonisasi 

dengan hukum nasional dan tuntutan zaman, hukum adat Lampung tetap 

mampu beradaptasi sehingga keberadaannya tetap relevan dan berfungsi sebagai 

pedoman hidup masyarakat. Oleh karena itu sistem perkawinan jujur dan 

semanda tetap memainkan peran penting dalam menjaga kontinuitas nilai-nilai 

luhur dan struktur sosial masyarakat hukum adat Lampung. 

 

 

KESIMPULAN 

Sistem perkawinan jujur dan smanda di masyarakat adat Lampung 

membawa implikasi yuridis penting terhadap status anak dan hak waris. Dalam 

perkawinan jujur, anak mengikuti garis keturunan ayah sehingga hak warisnya 

kuat dalam sistem patrilineal. Sementara itu, dalam perkawinan smanda, suami 

masuk ke keluarga istri sehingga anak mengikuti garis keturunan ibu dan 



42 
 

memperoleh hak waris dari pihak maternal. Kedua sistem ini diakui sepanjang 

tidak bertentangan dengan hukum nasional, namun tetap membutuhkan 

penyesuaian agar tidak menimbulkan konflik hak waris dan kedudukan anak. 

Secara keseluruhan, jenis perkawinan menentukan posisi anak serta pola 

pewarisan dalam adat Lampung. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ali, Zainuddin. Hukum Adat Indonesia: Perkembangan dan Pembaharuannya. 

Jakarta: Sinar Grafika, 2013. 

Anwar, M. Syafi'i. Hukum Perkawinan Adat di Indonesia. Bandung: Refika 

Aditama, 2012. 

Cathrin, S. “Begawi Cakak Pepadun Lampung Dalam Perspektif Ontologi Anton 

Bakker: Relevansinya Dengan Karakter Bangsa Indonesia.” Disertasi, 

Fakultas Filsafat, Universitas Gadjah Mada, 2017. 

Dewi, Ratna Juwita. “Perkawinan Adat Lampung Pepadun dan Implikasi 

Yuridisnya.” Jurnal Antropologi Hukum, Vol. 7 No. 2, 2020. 

Effendi, Rustam. Piil Pesenggiri dan Identitas Orang Lampung. Bandar 

Lampung: Pusaka Media, 2018. 

Hasan, Z. (2025). Hukum Adat. Bandar Lampung: UBL Press. 

Hadikusuma, Hilman. Hukum Perkawinan Adat. Bandung: Mandar Maju, 2007. 

Husin, Amiruddin. “Sistem Kekerabatan dan Pewarisan dalam Masyarakat 

Lampung.” Jurnal Kebudayaan Nusantara, Vol. 5 No. 1, 2019. 

Mahyani, Siti. “Analisis Sistem Perkawinan Jujur dan Semanda dalam Adat 

Lampung.” Jurnal Hukum dan Adat Nusantara, Vol. 4 No. 3, 2021. 

Maryam, Lestari. Struktur Sosial dan Begawi Cakak Pepadun di Lampung. 

Yogyakarta: Ombak, 2015. 



43 
 

Muhammad, Abdul Kadir. Hukum Perdata Indonesia. Bandung: Citra Aditya 

Bakti, 2014. 

Putra, Abi Jaya. Analisis Prosesi Hukum Perkawinan Adat Lampung Pepadun. 

Dokumen tidak diterbitkan, 2024.  

Samsudin, Fajar. “Adat Pepadun dan Dinamika Modernitas.” Jurnal Sosial dan 

Budaya, Vol. 10 No. 1, 2022. 

Suyatno, Suyatno, and Rinezia Putri Lelapari. “Analisis Makna Simbolik Pada 

Pakaian Pengantin Adat Lampung Pepadun.” Visual Heritage: Jurnal 

Kreasi Seni Dan Budaya 3, no. 3 (2021): 274–81. 

Utama, Fitra. “Piil Pesenggiri Dalam Masyarakat Lampung : Atara Instrumen 

Bina Damai Atau Dalih Kekerasan Piil Pesenggiri In Lampung 

Comunnity : Between Peace Building Or Violence Excuse.” Kelitbangan 7, 

no. 2 (2019): 117–34. 

Wati, Helma Kurnia. “Begawi Adat Lampung Pepadun Perspektif Ekonomi Islam 

(Studi Kasus Desa Negara Ratu, Kec. Batanghari Nuban, Kab. Lampung 

Timur).” Repository IAIN Metro, 2019, 1–114. 

 

 


