31

SATRIA: Journal of Interdisciplinary Studies, Copyright © 2026
Vol. 1, Num. 1, 2026

https:/ /jpm.terekamjejak.com/index.php/satria

Author: Abi Putra Jaya

Implikasi Yuridis Sistem Perkawinan Jujur
dan Semanda Terhadap Status Anak dan
Waris pada Masyarakat Hukum Adat
Lampung

ABSTRACT

Customary marriage is an important element in the social structure of Lampung society,
particularly in determining the status of children and the inheritance system. This study aims
to analyze the legal implications of two customary marriage systems, namely honest marriage
and smanda marriage, on the status of children and inheritance rights in Lampung's customary
law community. Honest marriage—which is characterized by the honest transfer of property or
dowry from the man to the woman—places children born in the marriage as full members of the
father's family, thus having inheritance rights and customary status according to the patrilineal
line. Conversely, in smanda marriage, the man enters the woman's family environment, so that
children born below the maternal family line and follow the inheritance rights of the woman.
This difference in kinship structure gives rise to legal implications both in the recognition of
customary identity, distribution of inheritance, and continuity of lineage. Through a normative
approach and field studies, this study found that the Lampung customary marriage system has
socially binding power, but must still be in line with national legal provisions, particularly the
Marriage Law and the Compilation of Customary Law. Therefore, a comprehensive
understanding of honest and smanda marriage practices is needed to prevent conflicts over
child status or inheritance disputes in the Lampung traditional community.

Keywords: honest marriage, smanda marriage, Lampung customs, child status, inheritance
rights, legal implications

ABSTRAK

Perkawinan adat merupakan salah satu unsur penting dalam struktur sosial
masyarakat Lampung, terutama dalam menentukan status anak dan sistem
pewarisan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implikasi yuridis dari dua
sistem perkawinan adat, yaitu perkawinan jujur dan perkawinan smanda, terhadap
kedudukan anak serta hak waris pada masyarakat hukum adat Lampung.
Perkawinan jujur—yang ditandai dengan penyerahan jujur atau harta pengantar dari
pithak laki-laki kepada pithak perempuan—menempatkan anak yang lahir dalam
perkawinan tersebut sebagai anggota penuh keluarga ayah, sehingga memiliki hak
waris dan status adat sesuai garis keturunan patrilineal. Sebaliknya, dalam
perkawinan smanda, pihak laki-laki masuk ke lingkungan keluarga perempuan,


https://jpm.terekamjejak.com/index.php/satria

32

sehingga anak yang lahir berada di bawah garis keluarga ibu dan mengikuti hak
warits dari pthak perempuan. Perbedaan struktur kekerabatan ini menimbulkan
implikasi hukum baik dalam pengakuan identitas adat, distribusi harta waris,
maupun keberlanjutan garis keturunan. Melalui pendekatan normatif dan studi
lapangan, penelitian ini menemukan bahwa sistem perkawinan adat Lampung
memiliki kekuatan mengikat secara sosial, tetapi tetap harus selaras dengan ketentuan
hukum nasional, khususnya Undang-Undang Perkawinan dan Kompilasi Hukum
Adat. Oleh karena itu, pemahaman yang komprehensif mengenai praktik perkawinan
Jjujur dan smanda diperlukan agar tidak terjadi konflik status anak maupun sengketa
waris dalam masyarakat adat Lampung.

Kata Kunci: perkawinan jujur, perkawinan smanda, adat Lampung, status anak, hak waris,
implikasi yuridis.

PENDAHULUAN

Masyarakat adat Lampung Pepadun merupakan salah satu subkultur
terbesar dalam etnis Lampung yang mendiami wilayah pedalaman seperti
Abung, Way Kanan, Sungkai, Pubian, dan Tulang Bawang. Berbeda dari
masyarakat Saibatin yang memiliki struktur sosial aristokratis dan hierarkis,
masyarakat Pepadun dikenal dengan tatanan sosial yang relatif egaliter, di mana
status adat tidak diwariskan secara otomatis, melainkan diperoleh melalui
upacara adat berskala besar seperti Begawi Cakak Pepadun. Dalam konteks
tersebut, perkawinan memiliki kedudukan yang sangat strategis, bukan hanya
sebagai ikatan personal antara dua individu, tetapi juga sebagai instrumen
hukum dan budaya untuk memperluas jaringan kekerabatan, memperkuat
legitimasi sosial, dan menjadi pintu gerbang bagi keluarga untuk meningkatkan
status adat mereka (Cathrin, 2017).

Prosesi perkawinan Pepadun mencerminkan sistem hukum adat yang
unik, terstruktur, dan sarat dengan nilai-nilai luhur Piil Pesenggiri, sebuah
falsafah yang menekankan kehormatan, kemandirian, keramahtamahan,
kemampuan berbaur, dan gotong royong. Tidak seperti Saibatin yang
menegaskan kemurnian trah dan keberlanjutan aristokrasi, adat Pepadun
memaknai perkawinan sebagai ruang terbuka bagi mobilitas sosial. Melalui

proses begawi, keluarga dapat mengukuhkan kedudukan adat, mendapatkan



33

gelar baru (adok), atau mempertegas posisi dalam musyawarah adat (pepung).
Dengan demikian, hukum perkawinan Pepadun tidak hanya menyangkut relasi
privat, tetapi juga menentukan relasi publik dalam Masyarakat (Andayani et al.,
2018).

Berbagai ritual seperti nyelidik, ngelamar, betunang, akad nikah, hingga
begawi bukan sekadar seremoni simbolik, melainkan memiliki fungsi yuridis
yang mengikat antar-klen dan menentukan status hukum mempelai serta
keturunan. Selain itu, sistem perkawinan jujur dan semenda membawa implikasi
besar terhadap struktur kekerabatan patrilineal masyarakat Pepadun, status
anak, hak waris, serta hubungan sosial antar-marga. Kompleksitas ini
menunjukkan bahwa hukum adat Pepadun merupakan suatu sistem hukum yang
hidup (living law) dan masih dipraktikkan hingga saat ini, meskipun harus

beradaptasi dengan modernitas dan pluralisme hukum nasional.

Dalam era kontemporer, perkawinan adat Lampung Pepadun menghadapi
tantangan baru seperti biaya begawi yang tinggi, pergeseran nilai generasi muda,
serta interaksi dengan hukum negara dan agama. Namun demikian, fleksibilitas
musyawarah adat dan kemampuan untuk menyesuaikan prosesi tanpa
meninggalkan nilai dasar membuat adat Pepadun tetap bertahan sebagai sistem
hukum yang relevan. Oleh karena itu, analisis terhadap prosesi hukum
perkawinan adat Pepadun sangat penting, baik untuk tujuan akademik,
pelestarian budaya, maupun pemahaman terhadap dinamika masyarakat hukum

adat di Indonesia.
Permasalahan

Permasalahan pertama berfokus pada bagaimana karakteristik,
ketentuan, serta prinsip hukum yang melandasi kedua sistem perkawinan
tersebut. Sistem perkawinan jujur dan semandra masing-masing memiliki pola
hubungan kekerabatan, mekanisme pembayaran adat, serta konsekuensi sosial
yang berbeda. Oleh karena itu, diperlukan pemahaman mendalam mengenai
bagaimana masyarakat hukum adat Lampung mendefinisikan kedua sistem

tersebut, termasuk unsur-unsur adat yang menjadi pembeda antara keduanya



34

dan bagaimana norma adat itu kemudian dipertahankan atau mengalami

perubahan dalam praktik masyarakat modern.

Permasalahan berikutnya menyangkut implikasi yuridis dari pelaksanaan
perkawinan jujur terhadap status anak dalam keluarga.Dalam sistem jujur, pihak
laki-laki umumnya “membeli” atau “menjemput” perempuan ke dalam
kekerabatan keluarga suami. Hal ini menimbulkan pertanyaan hukum mengenai
kedudukan anak sebagai anggota keluarga besar ayah, hak-hak anak terhadap
harta keluarga suami, serta apakah hubungan anak dengan keluarga ibu
terpengaruh oleh perpindahan status kekerabatan tersebut. Selain itu, perlu
dikaji bagaimana sistem jujur berimplikasi terhadap tanggung jawab orang tua,
hak pemeliharaan, dan pengakuan anak ketika terjadi perceraian atau sengketa

keluarga.

Masalah lainnya muncul dalam konteks perkawinan semandra yaitu
sistem yang mengharuskan laki-laki mengikuti atau masuk ke dalam kekerabatan
pihak perempuan. Perpindahan posisi laki-laki ini juga membawa konsekuensi
terhadap status anak sebagai bagian dari keluarga ibu. Oleh karena itu, penting
untuk dianalisis sejauh mana anak dalam sistem semandra mendapatkan hak
waris dari garis keturunan ibu maupun ayah, bagaimana tanggung jawab dan
otoritas keluarga terbentuk, serta apakah sistem semandra menimbulkan
perbedaan signifikan dalam pengakuan identitas anak dibandingkan dengan

sistem jujur (Mahyuza et al., 2025).

Rumusan permasalahan lainnya berkaitan dengan kedudukan anak
sebagai ahli waris dalam kedua sistem perkawinan tersebut. Setiap sistem
memiliki prinsip mengenai distribusi harta pusaka, termasuk harta bawaan,
harta bersama, dan harta peninggalan. Oleh karena itu, perlu dianalisis
bagaimana masyarakat adat Lampung menentukan hak waris anak dalam
perkawinan jujur dan semandra, apakah ada pembatasan tertentu, dan
bagaimana pengaruh sistem kekerabatan (patrilineal atau matrilineal) terhadap
proses pewarisan. Kajian juga perlu mempertimbangkan perubahan sosial yang
mungkin mempengaruhi praktik waris adat, terutama dalam masyarakat yang

mulai terpapar modernisasi dan hukum nasional.



35

Permasalahan selanjutnya muncul ketika ketentuan adat Lampung
berhadapan dengan hukum positif Indonesia, seperti Undang-Undang
Perkawinan, KUHPer, dan ketentuan mengenai perlindungan anak. Konflik atau
disharmoni antara hukum adat dan hukum nasional sering terjadi dalam
persoalan status anak dan waris, misalnya mengenai kedudukan anak luar kawin,
hak waris anak perempuan, maupun kedudukan istri dalam perkawinan adat.
Maka dari itu, perlu dirumuskan bagaimana penyelesaian hukum dilakukan
ketika terjadi perbedaan interpretasi antara norma adat dan peraturan
perundang-undangan nasional, serta bagaimana putusan peradilan menyikapi

persoalan tersebut.

Akhirnya penting untuk menelaah konsekuensi hukum yang muncul
dalam praktik ketika terjadi sengketa keluarga, perceraian, atau perebutan harta
waris yang dipengaruhi oleh pilihan sistem perkawinan jujur atau semandra.
Rumusan permasalahan ini mencakup sejauh mana institusi adat dapat
memberikan kepastian hukum apakah terdapat mekanisme penyelesaian
sengketa yang diakui negara dan bagaimana kedudukan anak dan istri dapat

terlindungi dalam konteks hukum adat Lampung yang terus berubah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan teknik
deskriptif yang lebih menekankan penggunaan kata pada pengumpulan dan
analisis data (Bryman, 2015). Untuk memahami dampak yuridis sistem
perkawinan jujur dan smanda terhadap status anak dan waris pada masyarakat
hukum adat Lampung maka metode penelitian kualitatif deskriptif digunakan
sebagai alat bantu untuk peneliti. Peneliti memilih fokus untuk mengidentifikasi,
menganalisis, dan mendeskripsikan sistem perkawinan jujur dan smanda
kemudian dikaitkan tentang akibatnya terhadap status anak dan hak waris pada
masyarakat adat Lampung. Jenis data yang digunakan oleh peneliti adalah data

sekunder berupa jurnal dan artikel tentang masyarakat adat Lampung untuk



36

menghimpun data tentang laporan mengenai system perkawinan jujur dan

smanda.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Sistem perkawinan dalam masyarakat adat Lampung berperan sebagai
fondasi sosial yang menentukan bagaimana hubungan kekerabatan dibentuk,
dipelihara, dan diteruskan kepada generasi berikutnya (Hasan, 2025).
Masyarakat Lampung terutama yang beradat Pepadun mengenal dua sistem
perkawinan utama yaitu perkawinan jujur (serah jujur) dan perkawinan semanda
(ngakuk semanda).Meskipun keduanya merupakan bentuk pengesahan
hubungan suami-istri masing-masing memiliki filosofi, struktur, serta
konsekuensi hukum yang berbeda. Perbedaan ini tidak hanya berdampak pada
pasangan yang menikah tapi juga pada status anak, keanggotaan marga,
hubungan keperdataan, tanggung jawab sosial, dan hak waris. Dengan demikian
perkawinan adat Lampung bukan semata-mata ikatan keluarga kecil tapi bagian

dari tatanan hukum adat yang lebih luas.

Perkawinan jujur merupakan sistem yang paling umum dalam masyarakat
Lampung tradisional di mana pihak laki-laki memberikan belanja jujur sebagai
bentuk penghargaan terhadap keluarga perempuan. Jujur bukan sekadar nilai
ekonomi tapi simbol perpindahan perempuan ke marga suami. Konsep “melepas
perempuan” dari marganya menunjukkan bahwa setelah perkawinan tersebut
perempuan dianggap sepenuhnya menjadi bagian dari keluarga suami. Dalam
perspektif yuridis adat tindakan ini menciptakan hubungan keperdataan yang
kuat antara perempuan dan marga suaminya serta melemahkan hubungan
keperdataan dengan marga asalnya. Hal ini menjadi dasar bagi penetapan status

anak dan hak pewarisan.

Sistem perkawinan semanda merupakan bentuk hubungan yang
menempatkan laki-laki masuk ke marga perempuan. Sistem ini diterapkan dalam

situasi tertentu misalnya ketika keluarga perempuan tidak memiliki anak laki-



37

laki untuk meneruskan garis keturunan, atau ketika pihak laki-laki tidak mampu
membayar jujur. Kedudukan suami dalam sistem ini dapat bersifat penuh atau
terbatas, tergantung kesepakatan adat yang berlaku. Konsekuensi yuridisnya
cukup berbeda dari perkawinan jujur karena struktur kekerabatan patrilineal
Lampung mengalami penyesuaian untuk menampung kebutuhan sosial keluarga

perempuan.

Perkawinan jujur secara otomatis menentukan status anak sebagai
anggota marga ayah. Anak memperoleh identitas sosial, gelar adat, dan hak atas
harta warisan melalui garis keturunan laki-laki. Kedudukan ini memperkuat
sistem patrilineal yang menjadi ciri khas masyarakat Lampung terutama di
wilayah Pepadun. Status anak dalam perkawinan jujur jarang diperdebatkan
sebab semua ketentuan adat terpenuhi sehingga hubungan hukum anak dengan
marga ayah tidak memiliki ambiguitas. Sistem ini juga memberi legitimasi penuh
terhadap keberlanjutan garis keturunan ayah sebagai pewaris nama dan gelar

adat.

Dalam perkawinan semanda status anak mengikuti marga ibu. Hal ini
karena suami dianggap “masuk” atau “diterima” ke dalam struktur keluarga
perempuan . Dalam konteks adat anak-anak yang lahir dari perkawinan semanda
akan lebih terkait dengan keluarga ibu dalam hal hak dan kewajiban adat
(Mahyuza et al., 2025). Identitas mereka diakui sebagai penerus marga ibu,
terutama untuk melanjutkan garis keturunan yang sebelumnya tidak memiliki
ahli waris laki-laki. Dengan demikian, sistem semanda berfungsi menjaga

keberlanjutan marga perempuan melalui jalur yang lebih fleksibel.

Implikasi yuridis dari kedua sistem perkawinan ini juga terlihat dalam
legitimasi status anak. Dalam perkawinan jujur, anak sah secara adat dan
sepenuhnya terhubung dengan garis keturunan ayah. Dalam perkawinan
semanda, status anak tetap sah, tetapi hubungan dengan marga ayah dapat
menjadi lemah atau bahkan tidak diakui secara adat, kecuali ada musyawarah
khusus yang menetapkan bahwa anak harus mengikuti ayah. Penetapan status
anak ini menjadi penting karena berpengaruh langsung pada hak waris,

kedudukan sosial, dan partisipasi anak dalam upacara adat.



38

Hak waris dalam masyarakat Lampung sangat erat kaitannya dengan
keanggotaan marga. Pada perkawinan jujur, anak laki-laki biasanya menjadi ahli
waris utama. Mereka bertanggung jawab meneruskan marga, menjaga tanah
ulayat, dan memikul kewajiban adat lainnya. Anak perempuan tetap memiliki
hak waris, namun sifatnya berbeda dan sering kali bergantung pada kebijakan
marga atau adat setempat. Pembedaan ini bukan hanya berdasarkan gender,
tetapi lebih pada prinsip tanggung jawab sosial yang melekat pada setiap jenis

kelamin dalam struktur patrilineal.

Sedangkan pada perkawinan semanda anak-anak menjadi ahli waris
dalam marga ibu. Ini membuat sistem semanda bersifat matrilokal dan semi-
matrilineal, meski masyarakat Lampung pada dasarnya patrilineal. Dalam sistem
semanda penuh, ayah tidak mendapat warisan dari marga istrinya karena ia
hanya “menumpang” atau dianggap sebagai anggota kehormatan dengan hak
terbatas. Namun, anak-anak sebagai penerus marga ibu berhak atas harta
warisan yang dimiliki garis keturunan perempuan tersebut. Dengan demikian,
semanda menggeser beberapa prinsip patrilineal demi menjaga keseimbangan

dan kesinambungan marga (Agustian et al., 2025)

Kedudukan ayah dalam perkawinan semanda sering menjadi isu yuridis
dalam masyarakat adat Lampung karena ia menjalankan peran ganda. Di satu
sisi ia menjadi kepala keluarga inti tapi di sisi lain ia tidak memiliki kekuasaan
adat penuh dalam marga istri. Keterbatasan ini tidak hanya mempengaruhi hak
ekonominya tapi juga hak berpartisipasi dalam rapat adat. Dalam beberapa kasus
kedudukan ayah harus dikonfirmasi melalui musyawarah adat untuk

menentukan sejauh mana ia memiliki hak atau kewajiban dalam marga istrinya.

Dalam konteks hukum nasional Indonesia kedua sistem perkawinan adat
Lampung tetap diakui sebagai warisan budaya yang sah selama tidak
bertentangan dengan prinsip hukum positif. Undang-Undang Perkawinan,
Hukum Perdata, dan Kompilasi Hukum Islam (KHI) memberikan ruang bagi
hukum adat untuk tetap berlaku. Namun, persoalan dapat muncul ketika aturan
adat mengenai waris dan status anak tidak sejalan dengan prinsip kesetaraan

hukum nasional, terutama mengenai hak waris perempuan yang secara hukum



39

positif harus setara dengan laki-laki. Hal ini menuntut adanya sinkronisasi

antara aturan adat dan peraturan nasional.

Salah satu tantangan terbesar dalam penyelarasan hukum adat dan
hukum nasional adalah penerapan asas kesetaraan gender (Nathania &
Dewayani, 2022). Dalam hukum adat pembagian waris berdasarkan tanggung
jawab sosial dianggap wajar dan sah. Namun, dari sudut pandang hukum modern
yang menekankan keadilan individual, pembagian waris yang lebih besar kepada
laki-laki bisa dianggap diskriminatif. Perbedaan ini menunjukkan adanya
benturan paradigma antara nilai tradisional dan nilai modern, sehingga
seringkali menimbulkan konflik dalam masyarakat yang semakin berpendidikan

dan terpapar nilai kesetaraan hukum.

Selain itu muncul pula persoalan ketika terjadi sengketa waris dalam
keluarga yang menjalankan perkawinan semanda. Karena marga perempuan
menjadi pusat garis keturunan, klaim terhadap harta waris bisa berasal dari
berbagai pihak, termasuk kerabat jauh dari garis ibu. Konflik semacam ini tidak
selalu mudah diselesaikan tanpa kejelasan mengenai bentuk semanda yang
digunakan, apakah semanda penuh, semanda sebagian, atau semanda
sementara. Kerancuan status ayah juga dapat memperbesar potensi sengketa

karena batas hak dan kewajibannya tidak selalu jelas.

Musyawarah adat menjadi mekanisme utama penyelesaian sengketa waris
dalam masyarakat Lampung. Para penyimbang (pemangku adat) menjadi pihak
yang memiliki kewenangan besar untuk memutuskan perkara berdasarkan
ketentuan adat yang berlaku. Putusan adat tidak hanya mempertimbangkan
aspek materiil, tetapi juga keseimbangan sosial dalam keluarga dan marga.
Prinsip menegakkan keharmonisan keluarga sangat dijunjung tinggi sehingga
penyelesaian sengketa waris lebih berorientasi pada perdamaian daripada

kemenangan satu pihak.

Modernisasi dan perubahan sosial juga memengaruhi cara masyarakat
Lampung memandang sistem perkawinan jujur dan semanda. Seiring
perkembangan ekonomi dan pendidikan, nilai jujur semakin dipahami bukan

sebagai jual beli perempuan, tetapi sebagai simbol penghormatan. Namun,



40

kenaikan nilai jujur yang tidak realistis mulai dianggap membebani pihak laki-
laki, sehingga beberapa keluarga memilih sistem semanda sebagai alternatif yang
lebih fleksibel. Perubahan ini memengaruhi struktur adat karena semakin

banyak keluarga yang tidak lagi bertumpu pada sistem patrilineal murni.

Dalam perkembangan tersebut beberapa marga mulai melakukan
kompromi, seperti memperbolehkan anak perempuan menerima waris lebih
besar atau menetapkan perjanjian adat sebelum pernikahan untuk mengatur
status anak secara lebih jelas. Adaptasi ini merupakan bukti bahwa hukum adat
bersifat dinamis dan dapat menyesuaikan diri dengan perubahan sosial. Meski
demikian, sebagian masyarakat adat tetap mempertahankan aturan tradisional

sebagai bentuk pelestarian identitas budaya Lampung.

Status anak dalam kedua sistem perkawinan ini juga berimplikasi pada
posisi mereka dalam upacara adat. Anak yang lahir dari perkawinan jujur
memiliki kewajiban mengikuti seluruh tata cara adat yang melekat pada marga
ayah (Yulia, 2023). Kewajiban ini mencakup peran dalam upacara adat,
pemberian gelar, dan tanggung jawab terhadap tanah ulayat. Pada semanda,
anak-anak lebih terkait dengan peran adat marga ibu dan dapat mengemban
peran kepemimpinan jika adat mengakui mereka sebagai penerus garis

keturunan.

Selain menyangkut waris dan kedudukan social kedua sistem perkawinan
ini juga berpengaruh terhadap hubungan antar marga. Perkawinan jujur
cenderung memperkuat hubungan antar marga melalui pertukaran simbolis
berupa jujur. Sementara itu perkawinan semanda mempererat hubungan
keluarga inti dan membantu mempertahankan keberlanjutan marga yang
kekurangan keturunan laki-laki. Pada banyak komunitas Lampung kedua sistem
ini dianggap saling melengkapi dan memberikan keseimbangan dalam tatanan

adat.

Dari perspektif antropologi hukum sistem perkawinan jujur dan semanda
memperlihatkan bahwa hukum adat Lampung dibangun berdasarkan asas
“keseimbangan antara hak dan kewajiban” (Fikario et al., 2025). Anak laki-laki

menerima hak waris lebih besar karena mereka juga memikul tanggung jawab



41

adat lebih berat. Sebaliknya dalam semanda anak perempuan dan keturunannya
diberi hak lebih besar karena mereka yang meneruskan garis keturunan. Dengan
demikian meski terlihat tidak setara menurut hukum modern sistem adat ini

memiliki logika internal yang kuat.

Dalam konteks kekinian masyarakat Lampung menghadapi tantangan
dalam mempertahankan relevansi kedua sistem perkawinan ini (Kautsar et al.,
2025).Globalisasi, urbanisasi, dan hukum nasional yang bersifat universal
mendorong perubahan cara pandang terhadap institusi perkawinan dan waris.
Namun, keberadaan kedua sistem ini tetap diakui sebagai bagian tak terpisahkan
dari identitas budaya Lampung yang terus diwariskan. Banyak keluarga berusaha

menjaga nilai adat sembari menyesuaikannya dengan kebutuhan masa kini.

Keseluruhan pembahasan menunjukkan bahwa implikasi yuridis sistem
perkawinan jujur dan semanda tidak hanya menyangkut status anak dan waris,
tetapi juga mencerminkan dinamika sosial, budaya, dan hukum dalam
masyarakat Lampung. Kedua sistem memberikan karakter khas pada struktur
keluarga dan hubungan kekerabatan, serta mempengaruhi pengaturan hak dan
kewajiban dalam keluarga adat. Meskipun menghadapi tantangan harmonisasi
dengan hukum nasional dan tuntutan zaman, hukum adat Lampung tetap
mampu beradaptasi sehingga keberadaannya tetap relevan dan berfungsi sebagai
pedoman hidup masyarakat. Oleh karena itu sistem perkawinan jujur dan
semanda tetap memainkan peran penting dalam menjaga kontinuitas nilai-nilai

luhur dan struktur sosial masyarakat hukum adat Lampung.

KESIMPULAN

Sistem perkawinan jujur dan smanda di masyarakat adat Lampung
membawa implikasi yuridis penting terhadap status anak dan hak waris. Dalam
perkawinan jujur, anak mengikuti garis keturunan ayah sehingga hak warisnya
kuat dalam sistem patrilineal. Sementara itu, dalam perkawinan smanda, suami

masuk ke keluarga istri sehingga anak mengikuti garis keturunan ibu dan



42

memperoleh hak waris dari pihak maternal. Kedua sistem ini diakui sepanjang
tidak bertentangan dengan hukum nasional, namun tetap membutuhkan
penyesuaian agar tidak menimbulkan konflik hak waris dan kedudukan anak.
Secara keseluruhan, jenis perkawinan menentukan posisi anak serta pola

pewarisan dalam adat Lampung.

DAFTAR PUSTAKA

Ali, Zainuddin. Hukum Adat Indonesia: Perkembangan dan Pembaharuannya.
Jakarta: Sinar Grafika, 2013.

Anwar, M. Syafi'i. Hukum Perkawinan Adat di Indonesia. Bandung: Refika
Aditama, 2012.

Cathrin, S. “Begawi Cakak Pepadun Lampung Dalam Perspektif Ontologi Anton
Bakker: Relevansinya Dengan Karakter Bangsa Indonesia.” Disertasi,
Fakultas Filsafat, Universitas Gadjah Mada, 2017.

Dewi, Ratna Juwita. “Perkawinan Adat Lampung Pepadun dan Implikasi
Yuridisnya.” Jurnal Antropologi Hukum, Vol. 7 No. 2, 2020.

Effendi, Rustam. Piil Pesenggiri dan Identitas Orang Lampung. Bandar
Lampung: Pusaka Media, 2018.

Hasan, Z. (2025). Hukum Adat. Bandar Lampung: UBL Press.
Hadikusuma, Hilman. Hukum Perkawinan Adat. Bandung: Mandar Maju, 2007.

Husin, Amiruddin. “Sistem Kekerabatan dan Pewarisan dalam Masyarakat

Lampung.” Jurnal Kebudayaan Nusantara, Vol. 5 No. 1, 2019.

Mahyani, Siti. “Analisis Sistem Perkawinan Jujur dan Semanda dalam Adat
Lampung.” Jurnal Hukum dan Adat Nusantara, Vol. 4 No. 3, 2021.

Maryam, Lestari. Struktur Sosial dan Begawi Cakak Pepadun di Lampung.
Yogyakarta: Ombak, 2015.



43

Muhammad, Abdul Kadir. Hukum Perdata Indonesia. Bandung: Citra Aditya
Bakti, 2014.

Putra, Abi Jaya. Analisis Prosesi Hukum Perkawinan Adat Lampung Pepadun.
Dokumen tidak diterbitkan, 2024.

Samsudin, Fajar. “Adat Pepadun dan Dinamika Modernitas.” Jurnal Sosial dan
Budaya, Vol. 10 No. 1, 2022.

Suyatno, Suyatno, and Rinezia Putri Lelapari. “Analisis Makna Simbolik Pada
Pakaian Pengantin Adat Lampung Pepadun.” Visual Heritage: Jurnal
Kreasi Seni Dan Budaya 3, no. 3 (2021): 274-81.

Utama, Fitra. “Piil Pesenggiri Dalam Masyarakat Lampung : Atara Instrumen
Bina Damai Atau Dalih Kekerasan Piil Pesenggiri In Lampung
Comunnity : Between Peace Building Or Violence Excuse.” Kelitbangan 7,
no. 2 (2019): 117-34.

Wati, Helma Kurnia. “Begawi Adat Lampung Pepadun Perspektif Ekonomi Islam
(Studi Kasus Desa Negara Ratu, Kec. Batanghari Nuban, Kab. Lampung
Timur).” Repository IAIN Metro, 2019, 1-114.



